
S
U

L
T

A
N

www.sultandergi.com

dergisultan@gmail.com

Baş Editör 

Dr. Metin AVCI

Editör

Doç. Dr. Yılmaz ARI 

İL
A

H
İY

A
T 

A
R

A
ŞT

IR
M

A
LA

R
I D

ER
G

İS
İ

C
il

t
/

V
o

l.
 3

  S
a

y
ı/

Is
s

u
e

 2
  A

r
a

lı
k

/
D

e
c

e
m

b
e

r
 2

0
2

5

open access
3023-5820

SİAD

SJTR

Sultan Journal of Theological Research



 

                                                                          3023-5820 

     Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi  (SİAD)                Sultan Journal of Theological Research  (SJTR) 

 

 
Yıl: 3 Kış - Aralık 2025 Sayı: 2 e-ISSN: 3023-5820 

Yayın Türü: 6 Aylık, Açık Erişimli 

Yayın Dili: Türkçe, İngilizce  

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi Adına Sahibi 

Meryem Betül ARI, Eskişehir / TÜRKİYE 

Baş Editör 

Dr. Öğretim Üyesi Metin Avcı 

Eskişehir Osmangazi Üniversitesi / TÜRKİYE 

metin.avci@ogu.edu.tr / 0000-0002-5194-3223 

Editör 

Doç. Dr. Yılmaz ARI 

Eskişehir Osmangazi Üniversitesi 

yilmaz.ari@ogu.edu.tr / 0000-0003-4529-7162 

Yabancı Dil Editörü 

Faris HOCAOĞLU 

Milli Eğitim Bakanlığı, TÜRKİYE 

hocaoglufaris@gmail.com / 0000-0002-7271-8420 

Bilişim Danışmanı 

Dr. Kerim SARIGÜL 

Gazi Üniversitesi 

Hukuk İşleri Sorumlusu 

Av. M. Asaf GÜVEN 

Sekreterya 

Merve DEMİRALAY 

Eskişehir Osmangazi Üniversitesi, TÜRKİYE 

dergisultan@gmail.com 

Yönetim Merkezi Adresi 

Eskişehir Osmangazi Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi 

Web: https://sultandergi.com/ 

Elektronik Posta: dergisultan@gmail.com 

 

Year: 3 Winter – Dec. 2025 Issue: 2 e-ISSN: 3023-5820 

Publication Type: Biannualy, Open Access 

Publication Language: Turkish, English 

Sultan Journal of Theological Research, Owner 

Meryem Betül ARI, Eskişehir / TÜRKİYE 

Chief Editor 

Dr. Faculty Member Metin Avcı  

Eskişehir Osmangazi University, TÜRKİYE  

metin.avci@ogu.edu.tr / 0000-0002-5194-3223 

Editor 

Doç. Dr. Yılmaz ARI 

Eskişehir Osmangazi Üniversitesi / TÜRKİYE 

yilmaz.ari@ogu.edu.tr / 0000-0003-4529-7162 

Foreign Language Editor 

Faris HOCAOĞLU 

Ministry of Education, TÜRKİYE 

hocaoglufaris@gmail.com / 0000-0002-7271-8420 

lnformatics Advisors 

Dr. Kerim SARIGÜL 

Gazi University 

Legal Affairs Officer 

Ad. M. Asaf GÜVEN 

Secretariat 

Merve DEMİRALAY 

Eskişehir Osmangazi Üniversitesi, TÜRKİYE 

dergisultan@gmail.com 

Headquarter 

Eskişehir Osmangazi University, Faculty of Theology 

Web: https://sultandergi.com/ 

E-mail:  dergisultan@gmail.com 

 



 

Tefsir ve Tefsir Usulü 

Doç. Dr. Duran Ali YILDIRIM 

Karamanoğlu Mehmetbey Üniversitesi, Türkiye 

dr.ali70@hotmail.com 

0000-0002-3472-538X 

Dr. Vedat YETKİN 

Bilecik Şeyh Edebali Üniversitesi, Türkiye 

vedat.yetkin@bilecik.edu.tr 

0000-0002-6990-0037 

Kıraat İlimleri 

Doç. Dr. İrfan ÇAKICI 

Karamanoğlu Mehmetbey Üniversitesi, Türkiye 

irfancakici@gmail.com 

0000-0003-3079-465X 

İslam Tarihi ve Sanatları 

Doç. Dr. Yaşar ÇOLAK 

İbn Haldun Üniversitesi, Türkiye 

yasar.colak@ihu.edu.tr 

0000-0002-7932-6155 

Doç. Dr. Murat GÖK 

Karamanoğlu Mehmetbey Üniversitesi, Türkiye 

muratgokh@hotmail.com 

0000-0003-3119-0209 

İslam Hukuku ve İktisadı 

Dr. Fatma HAZAR 

Eskişehir Osmangazi Üniversitesi, Türkiye 

fhhazar@gmail.com 

0000-0002-0780-1877 

 

 

 

Tasavvuf 

Dr. Eyüp İNCE 

Bilecik Şeyh Edebali Üniversitesi, Türkiye 

eyup.ince@bilecik.edu.tr 

0000-0001-6194-2980 

Dr. Mustafa UZGUR 

Bağımsız Araştırmacı, Türkiye 

vuslatmusti@gmail.com 

0000-0002-7831-3037 

İslam Mezhepleri Tarihi 

Dr. Metin AVCI 

Eskişehir Osmangazi Üniversitesi, Türkiye 

avcimetin67@hotmail.com 

0000-0002-8651-0321 

Kelam 

Arş. Gör. Dr. Meryem ÖZDEMİR KARDAŞ 

Eskişehir Osmangazi Üniversitesi, Türkiye 

meryem.kardas@ogu.edu.tr 

0000-0003-1493-3402 

Arap Dili ve Belagatı 

Dr. Muharrem ERTAŞ 

Eskişehir Osmangazi Üniversitesi, Türkiye 

maremer@hotmail.com 

0000-0002-3179-3985 

Hadis 

Dr. Murat MİRZAOĞLU 

Bartın Üniversitesi, Türkiye 

murat.mirzaoglu@hotmail.com 

0000-0003-3763-7526 

 

 

ALAN EDİTÖR KURULU / SCİENCE EDITORIAL BOARD 

 
                                                                     TEMEL İSLAM BİLİMLERİ 

 

                                                                           3023-5820 



 

ALAN EDİTÖR KURULU / SCİENCE EDITORIAL BOARD 

 
 FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ 

 

 Dinler Tarihi 

Doç. Dr. Talha FORTACI 

Karamanoğlu Mehmetbey Üniversitesi, Türkiye 

talhaforta@gmail.com 

0000-0002-6539-9302 

Dr. Ömer Faruk KALINTÜRK 

Eskişehir Osmangazi Üniversitesi, Türkiye 

omerfaruk.kalinturk@ogu.edu.tr 

0000-0002-9767-8971 

Din Psikolojisi 

Dr. Tuba Kevser ŞAHİN 

Eskişehir Osmangazi Üniversitesi, Türkiye 

tksahin@hotmail.com 

0000-0003-2130-173 

Felsefe / İslam Felsefesi 

Dr. Ali BEDEL 

Diyanet İşleri Başkanlığı, Türkiye 

alibedel74@gmail.com 

0000-0002-9577-5778 

 

 

Din Sosyolojisi 

Dr. Ensar GÖÇMEZ 

Milli Eğitim Bakanlığı, Türkiye 

ensargocmez@yahoo.com 

0009-0008-7868-3506 

Dr. Bekir ŞAHİN 

Artvin Çoruh Üniversitesi, Artvin, Türkiye 

bekirsahin@artvin.edu.tr 

0000-0001-9163-4508 

Dr. Cemal ÖZEL 

Milli Eğitim Bakanlığı, Ankara, Türkiye 

cemalozel@hotmail.com 

0000-0001-9977-6308 

Felsefe / Din Felsefesi 

Doç. Dr. Abdulhan ÜNLÜSOY 

Eskişehir Osmangazi Üniversitesi, Türkiye 

abdulhan.unlusoy@ogu.edu.tr 

0000-0001-6585-9340 

 

 

                                                                           3023-5820 



 

          BİLİM VE DANIŞMA KURULU / SCIENTIFIC BOARD & ADVISORY BOARD 

 

Prof. Dr. Muhammed Safdar BHATTI 

Bahawalpur Islam University, Pakistan 

Prof. Dr. Abdulmutalip ARPA 

İstanbul Sabahattin Zaim Üniversitesi / TÜRKİYE 

Prof. Dr. Ahmet GÜNDÜZ 

Harran Üniversitesi / TÜRKİYE 

Prof. Dr. Erkin MUSURMANOV 

Semerkant Devlet Üniversitesi / ÖZBEKİSTAN 

Prof. Dr. Hasan ÖZALP 

Ankara Sosyal Bilimler Üniversitesi / TÜRKİYE 

Prof. Dr. Hüseyin GÜNEŞ 

Şırnak Üniversitesi / TÜRKİYE 

Prof. Dr. Kalamkas KALYBAEVA 

Abay Kazak Millî Pedagoji Üniversitesi / 

KAZAKİSTAN 

Prof. Dr. Kamil SARITAŞ 

Eskişehir Osmangazi Üniversitesi / TÜRKİYE 

Prof. Dr. Mahmut ÇINAR 

GAÜN Azez / SYRIA  

Doç. Dr. Halit YEŞİLMEN 

Artuklu Üniversitesi / TÜRKİYE 

Doç. Dr. Ioan DURA 

Romanya Ovidius Üniversitesi / ROMANYA 

Doç. Dr. İsmet TUNÇ  

Şırnak Üniversitesi / TÜRKİYE 

Doç. Dr. Muhammad Akram HAKİM 

Jawzjan University, Afganistan 

 

 

Doç. Dr. Kadri ÖNEMLİ  

Harran Üniversitesi / TÜRKİYE 

Doç. Dr. Kasım ERTAŞ  

Şırnak Üniversitesi / TÜRKİYE 

Doç. Dr. M. Sait UZUNDAĞ 

Adıyaman Üniversitesi / TÜRKİYE 

Doç. Dr. Mehmet Şükrü ÖZKAN  

Şırnak Üniversitesi / TÜRKİYE 

Doç. Dr. Mehmet Zeki UYANIK 

Mersin Üniversitesi / TÜRKİYE 

Doç. Dr. Nurullah AGİTOĞLU 

Şırnak Üniversitesi / TÜRKİYE 

Doç. Dr. Yaşar ACAT 

Şırnak Üniversitesi / TÜRKİYE 

Doç. Dr. Yılmaz CEYLAN 

Muş Alparslan Üniversitesi / TÜRKİYE 

Doç. Dr. Öğr. Üyesi Hasan MAÇİN  

Adıyaman Üniversitesi / TÜRKİYE 

Dr. Öğr. Üyesi Abdulbaki DENİZ  

Şırnak Üniversitesi / TÜRKİYE 

Dr. Öğr. Üyesi Ahmad ALHUSSEIN  

Şırnak Üniversitesi / TÜRKİYE 

Dr. Didar SHAUYENOV 

Hoca Ahmet Yesevi Üniversitesi / 

KAZAKİSTAN 

 

 

 

                                                                           3023-5820 



 

Dr. Öğr. Üyesi Hasan ÖZALP 

Şırnak Üniversitesi / TÜRKİYE 

Dr. Öğr. Üyesi Anas Mohammad Sharıf TAHIR 

Şırnak Üniversitesi / TÜRKİYE 

Dr. Öğr. Üyesi Muhammed Reşit VAROL  

Şırnak Üniversitesi / TÜRKİYE 

Dr. Osman BİLEN 

Millî Eğitim Bakanlığı / TÜRKİYE 

 

Dr. Öğr. Üyesi Yunus İBRAHİMOĞLU  

Şırnak Üniversitesi / TÜRKİYE 

Dr. Öğr. Üyesi Zeynelabidin HÜSEYNİ  

Şırnak Üniversitesi / TÜRKİYE 

Dr. Zhakhangir NURMATOV 

Hoca Ahmet Yesevi Üniversitesi / KAZAKİSTAN 

Dr. Raveenthiran VIVEKANANTHARASA 

The Open University of Sri Lanka, SRİ LANKA 

 

          BİLİM VE DANIŞMA KURULU / SCIENTIFIC BOARD & ADVISORY BOARD 

 

Doç. Dr. Yaşar ÇOLAK 

İbn Haldun Üniversitesi, Türkiye 

Doç. Dr. Yılmaz CEYLAN 

Muş Alparslan Üniversitesi, Türkiye 

Doç. Dr. Yılmaz ARI 

Eskişehir Osmangazi Üniversitesi, Türkiye 

Dr. Kaliev KASKYRBEK 

L. N. Gumilyov Eurasian National University, 

Astana, Kazakistan 

Dr. Eyüp İNCE 

Bilecik Şeyh Edebali Üniversitesi, Türkiye 

Dr. Murat MİRZAOĞLU 

Bartın Üniversitesi, Türkiye 

Dr. Yakup AKYÜREK 

Şırnak Üniversitesi, Türkiye 

Dr. Öğr. Üyesi Metin AVCI 

Eskişehir Osmangazi Üniversitesi, Türkiye 

Dr. Valentin ILIE 

Bükreş Üniversitesi, Romanya 

YAYIN KURULU / REVIEW EDITORIAL BOARD 

KAPAK TASARIM & MİZANPAJ & İNDEXLEME 

Şeyda GİRDAP - Yılmaz ARI - Merve DEMİRALAY 

                                                                           3023-5820 



 

DEPO – KÜTÜPHANE – DİZİN                          STORAGE – LİBRARY– INDEX 

 

 Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SİAD), 

uluslararası hakemli bir dergidir. 

Yaz – Haziran, Kış - Aralık Sayısı olmak üzere 

yılda iki defa yayımlanır. 

Sultan Dergisi ilk sayısından itibaren ulusal ve 

uluslararası saygın indeksler, bilimsel arşiv 

merkezleri ve kütüphaneler tarafından kabul 

edilmekte, verileri depolanmakta ve 

indekslenmektedir. 

Dergide yayımlanan yazılardaki görüşlerin 

sorumluluğu yazarlarına aittir. 

 

Sultan Journal of Theological Research (SJTR) is an 

international refereed journal. 

It is published twice a year, Summer - June and 

Winter - December. 

Sultan Journal has been accepted, data stored and 

indexed by national and international reputable 

indexes, scientific archive centers and libraries 

since its first issue. 

The responsibility for the opinions in the articles 

published in the journal belongs to the authors. 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                                           3023-5820 



 

 

                                                                           3023-5820 



 

Editörden 
 

Değerli Okuyucularımız, 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SİAD)’nin Aralık 2025 sayısını siz değerli okuyucularımızla buluşturmanın 

mutluluğunu yaşıyoruz. İlahiyat ilimlerini merkeze alan disiplinlerarası akademik çalışmaları desteklemeyi amaçlayan 

dergimiz, bu sayısında da hadis, tasavvuf, tefsir, ahlâk, din sosyolojisi ve düşünce tarihi gibi alanlardan özgün ve nitelikli 

katkıları bir araya getirmektedir. Klasik mirası güncel meselelerle birlikte ele alan bu çalışmaların, hem akademik literatüre 

hem de toplumsal ve ahlâkî tartışmalara katkı sunacağına inanıyoruz. 

Sayının ilk makalesinde Selahattin Aydemir, Hz. Peygamber’in hadislerinin kişilik ve ahlâk inşasındaki belirleyici 

rolünü, Buhârî’nin el-Edebü’l-Müfred adlı eseri özelinde incelemektedir. Nebevî ahlâkın bireyin maddî ve manevî 

gelişimindeki işlevsel yönünü ortaya koyan bu çalışma, hadislerin teorik birer metin olmanın ötesinde, şahsiyet inşasına 

rehberlik eden canlı birer kaynak olduğunu vurgulamaktadır. 

Fatma Esen ve Doç. Dr. Sevim Yılmaz tarafından kaleme alınan makale, XVII. yüzyıl şairlerinden Şeyhülislâm 

Yahyâ’nın Divanı’nda yer alan Sâkînâme üzerinden tasavvufî remizlerin kullanımını ele almaktadır. Çalışma, şarap, sâkî ve 

meyhâne gibi sembollerin tasavvufî anlam dünyası içerisindeki karşılıklarını çözümleyerek, Şeyhülislâm Yahyâ’nın poetik ve 

tasavvufî yönüne dair yerleşik kabullerin yeniden değerlendirilmesine imkân sunmaktadır. 

Toplumsal bir meseleye Kur’ân merkezli bir bakış sunan Prof. Dr. Fatma Asiye Şenat, boşanma sonrası baba 

yoksunluğunu “görünmeyen bir sosyal yara” olarak ele almaktadır. İlgili âyetler, nüzûl ortamı ve tefsir literatürü çerçevesinde 

yapılan bu analiz, babanın boşanma sonrasında evladına karşı sorumluluğunun dinî, ahlâkî ve toplumsal boyutlarını güçlü bir 

şekilde gündeme taşımaktadır. 

Dr. Seyfettin İliter’in çalışması, Türk düşünce hayatının önemli isimlerinden Nurettin Topçu’nun isyan, ahlâk ve toplum 

anlayışını merkeze almaktadır. Topçu’nun “isyan ahlâkı” kavramını felsefî ve toplumsal boyutlarıyla ele alan bu makale, 

bireyden topluma uzanan ahlâk temelli bir dönüşüm fikrini günümüz açısından yeniden düşünmeye davet etmektedir. 

Bu sayımızda ayrıca iki önemli kitap değerlendirmesi yer almaktadır. Dr. Nuran Döner, Mustafa Uzgur’un Tasavvufta 

İletişim: Anlam, Metot ve Uygulamalar Üzerine Nitel Bir Araştırma adlı eserini değerlendirerek, tasavvuf araştırmalarına 

disiplinlerarası bir perspektif kazandıran bu çalışmanın ilmî değerini ortaya koymaktadır. Ercan Çelik ise Christoph Wilhelm 

Lüdeke’nin Türklerde Din ve Devlet Yönetimi adlı eserini, din sosyolojisi bağlamında ele alarak 18. yüzyıl Osmanlı toplumunun 

dinî yaşamına dair sunduğu verileri kapsamlı biçimde tanıtmaktadır. 

Aralık 2025 sayımızda yer alan bu çalışmalar, Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi’nin ilmî titizliği önceleyen, klasik ve 

çağdaş yaklaşımları buluşturan yayın anlayışını sürdürdüğünü bir kez daha göstermektedir. Her bir makalenin, 

okuyucularımızın akademik çalışmalarına katkı sunacağına ve yeni düşünsel tartışmalara zemin hazırlayacağına inanıyoruz. 

Bu vesileyle dergimize katkı sağlayan tüm yazarlarımıza, hakemlerimize, editörlerimize ve bilim kurulumuza teşekkür ediyor; 

siz değerli okuyucularımızı da ilim yolculuğumuzda bizlerle birlikte düşünmeye, sorgulamaya ve üretmeye davet ediyoruz. 

Bu sayıyı, Gazze’de devam eden ağır insani kriz ve sivil halkı hedef alan saldırıların mağdurlarına ithaf ediyoruz. 

Yaşanan bu trajedinin, insanlık vicdanında derin yaralar açtığını; adalet, insan onuru ve temel haklar bağlamında yeniden 

düşünmeyi zorunlu kıldığını düşünüyoruz. Akademik bir yayın olarak, insan hayatının kutsallığını ve evrensel insani değerleri 

savunmayı ahlaki bir sorumluluk kabul ediyor, Gazze halkıyla dayanışmamızı deklare ediyoruz. 

Saygılarımla, 

                         Dr. Metin AVCI 

                                                            Baş Editör 

                   

 

 

                                                                           3023-5820 



 

                                                                           3023-5820 
From the Editor 
 

Dear Readers, 

We are pleased to present the December 2025 issue of the Sultan Journal of Theological Studies (SİAD) to our valued readership. Committed 

to supporting interdisciplinary academic research with a focus on the theological sciences, this issue brings together original and high-quality 

contributions from the fields of Hadith studies, Sufism, Qur’anic exegesis (tafsīr), ethics, sociology of religion, and intellectual history. By 

engaging the classical scholarly heritage alongside contemporary issues, we believe these studies will contribute meaningfully to both the 

academic literature and ongoing social and ethical debates. 

In the opening article of the issue, Selahattin Aydemir examines the decisive role of the Prophet’s hadiths in the formation of personality and 

moral character, with particular reference to al-Bukhārī’s al-Adab al-Mufrad. Highlighting the functional dimension of Prophetic ethics in 

the individual’s material and spiritual development, the study emphasizes that hadiths are not merely theoretical texts but living sources 

that actively guide character formation. 

The article authored by Fatma Esen and Assoc. Prof. Dr. Sevim Yılmaz explores the use of Sufi symbols in the Sāqīnāme found in the Dīvān 

of the seventeenth-century poet Shaykh al-Islām Yahyā. By analyzing symbols such as wine, the cupbearer, and the tavern within the Sufi 

semantic universe, the study invites a reassessment of prevailing assumptions regarding Yahyā’s poetic and mystical dimensions. 

Offering a Qur’an-centered perspective on a contemporary social issue, Prof. Dr. Fatma Asiye Şenat addresses post-divorce father deprivation 

as an “invisible social wound.” Through an analysis grounded in relevant Qur’anic verses, their occasions of revelation, and the tafsīr 

tradition, the study powerfully foregrounds the religious, ethical, and social responsibilities of fathers toward their children following divorce. 

Dr. Seyfettin İliter focuses on the concepts of rebellion, morality, and society in the thought of Nurettin Topçu, one of the most prominent 

figures in Turkish intellectual history. By examining Topçu’s notion of the “ethics of rebellion” in its philosophical and social dimensions, 

the article invites contemporary readers to reconsider the idea of a morality-based transformation extending from the individual to society as 

a whole. 

This issue also includes two significant book reviews. Dr. Nuran Döner evaluates Mustafa Uzgur’s Communication in Sufism: A Qualitative 

Study on Meaning, Method, and Practices, highlighting its scholarly value and its contribution to Sufi studies through an interdisciplinary 

lens. Ercan Çelik, on the other hand, reviews Christoph Wilhelm Lüdeke’s Religion and State Governance among the Turks, situating the 

work within the framework of the sociology of religion and offering a comprehensive introduction to its insights into the religious life of 

eighteenth-century Ottoman society. 

The contributions featured in our December 2025 issue once again demonstrate the Sultan Journal of Theological Studies’ commitment to 

scholarly rigor and its mission to bring classical and contemporary approaches into productive dialogue. We believe that each article will 

enrich our readers’ academic endeavors and foster new avenues of intellectual discussion. On this occasion, we extend our sincere thanks to 

all contributing authors, reviewers, editors, and members of our scientific board. We also invite our valued readers to continue thinking, 

questioning, and producing knowledge together with us on this shared scholarly journey. 

We dedicate this issue to the victims of the ongoing severe humanitarian crisis and attacks targeting civilians in Gaza. We believe that this 

tragedy has inflicted deep wounds on the human conscience and compels renewed reflection on justice, human dignity, and fundamental 

rights. As an academic journal, we regard the defense of the sanctity of human life and universal human values as a moral responsibility, 

and we hereby declare our solidarity with the people of Gaza. 

Sincerely, 

Dr. Metin AVCI 

Editor-in-Chief 

 



 



 
3023-5820 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi 
Altı Aylık Hakemli Makale, Araştırma ve İnceleme Dergisi  

Vol./Cilt: 3, Issue/Sayı: 2,  ss. 120-140, December/Aralık 2025. 
 

Citation Information/Kaynakça Bilgisi 
Aydemir, Selahattin. “Kişilik İnşâsında Hadislerin Önemi: el-Edebü’l-Müfred Örneği”. Sultan 
İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SİAD) 3/2 (Aralık 2025), 120-140.  
https://zenodo.org/10.5281/zenodo.17566878  

                                                                                                                                                   CC BY-NC 4.0  

Kişilik İnşâsında Hadislerin Önemi: el-Edebü’l-Müfred Örneği* 
The Role of Ḥadīths in Personality Formation: The Case of al-Adab al-Mufrad by al-Buk̲h̲ārī 

 

Öz  
Hz. Peygamber’in örnek yaşamı ve hadisleri, bireylerin ahlâkî ve kişilik 
gelişimine rehberlik eden evrensel bir model olarak davranış biçimlerini ve 
toplumsal ilişkilerini şekillendirmede temel bir kaynak teşkil etmektedir. 
Hadisler, sadece dinî birer metin olmanın ötesinde insanın karakter inşası ve 
ruhsal olgunlaşması açısından pratiğe dönük ilkeler sunarak şahsiyet 
gelişimine somut katkılar sağlayan eşsiz bir miras niteliğindedir. Allah 
Resûlü’nün, ashabının mizaç ve karakterini şekillendirirken hangi ahlâkî 
ilkeleri benimsemesini istediği ve bu yolla ümmetine hangi değerleri miras 
bırakılmayı amaçladığını hadisler aracılığıyla tespit etmek büyük önem 
taşımaktadır. Bu yüzden insanlığın ahlâkî yıkım yaşadığı zamanlarda daha çok 
gündeme gelen bu ulvi değerlerin tamamlayıcısı mesabesinde olan nebevî 
ahlâkın ana prensiplerini tespit etmek, bu temel hakikatleri ön plana çıkarmak 
ve onları insanoğlunun dikkatine sunabilmek büyük bir önem arz etmektedir. 
Dolayısıyla hadislerdeki ahlâkî öğretiler, şahsiyet inşasında merkeze 
alındığında bu değerler müminin maddî ve manevî gelişimini yönlendiren 
işlevsel bir role sahip olacaktır. Mütekaddim ve müteahhir bazı âlimler, Hadis ve 
Ahlâk Edebiyatı sahasında Resûlullah’ın ahlâkî vasıflarına dair pek çok kitap 
kaleme alarak İslâm medeniyetinde önemli bir edebiyatın oluşmasına katkı 
sağlamışlardır. Bu çalışmalardan biri de hadis alanında eşsiz bir yeri olan 
Buhârî’nin ahlâk rivayetlerini derlediği el-Edebü’l-müfred adlı eseridir. 
Araştırmada, bu kitapta yer alan ahlâka dair hadisler bağlamında kişiliğin 
inşasında, hadislerin bireye ve topluma katkıları incelenecektir. Zira 
Müslümanlar, Hz. Peygamber’in etkileyici ahlâkını tanıdıkları ve 
içselleştirdiklerinde, onun sünnetine daha uygun ahlâkî davranışlar 
sergileyeceklerdir. Bu bağlamda Buhârî’nin ilgili kitapta derlediği ahlâka dair 
rivayetler nitel açıdan tahlil edilerek kişilik inşasında hadislerin rolü tetkik 
edilecektir. 

Anahtar Kelimeler: Hadis, el-Edebü’l-müfred, Ahlâk, Şahsiyet, Buhârî. 

 
 

 

Araştırma Makalesi / Research Article 

 

Geliş Tarihi / Arrival Date 

06.06.2025 
 

Kabul Tarihi / Accepted Date 

23.10.2025 
 

Son Revizyon Tarihi / Last Revision Date 

25.12.2025 
 

Yayın Tarihi / Publication Date 

31.12.2025 

 

 

 

Doç. Dr. Selahattin AYDEMİR 

Kayseri Üniversitesi Develi İlahiyat Fakültesi Temel 

İslâm Bilimleri Hadis Anabilim Dalı,  

Kayseri, TÜRKİYE.  

     
 

 

 

 
 

*Bu makale II. Uluslararası Din ve İnsan Sempozyumu 
(UDİS-2021) “Din, Ahlak ve Hukuk” isimli sempozyumda 

(Eskişehir: 07-09 Ekim 2021) “Ahlâk Merkezli Şahsiyet 
İnşasında Hadîslerin Rolü -El-Edebü’l-Müfred Bağlamında 

Bir İnceleme-” adıyla sunulan bildirinin yeniden gözden 
geçirilmiş ve kısmen değiştirilmiş halidir. 

 
 

https://zenodo.org/10.5281/zenodo.17566878
https://aperta.ulakbim.gov.tr/record/286538
mailto:selahattinaydemir@kayseri.edu.tr
https://orcid.org/0000-0001-8102-7405


 
 

 
 Kişilik İnşâsında Hadislerin Önemi: el-Edebü’l-Müfred Örneği 

 

 

 
 
 
121 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Öne Çıkanlar  
 Hicrî üçüncü asırda yazılan bir eserin modern dönemin yöntemine benzer bir şekilde yazılması 
 Kişiliğin oluşumu ve gelişiminde yakın çevrenin ehemmiyeti 
 Sıla-i rahmin ihmali durumunda toplumsal çözülmelere sebep olması 
 Ahlâkî gelişimde söylem ve eylem birlikteliğinin önemi 
 Çevre ve tabiatın şahsiyet gelişiminde etkisi 

Abstract 
The exemplary life of the Prophet Muḥammad and his Ḥadīths constitute a universal model guiding individuals in 
moral conduct and personality formation, serving as a foundational source for shaping behavior and social relations. 
Beyond their religious function, Ḥadīths provide practical principles for the formation of moral character and 
spiritual maturity, thereby contributing concretely to the construction of an integrated personality. Identifying the 
moral principles that the Messenger of Allah sought to instill in the character of his Companions, as well as the values 
he intended to transmit to the Muslim community, is of particular importance, especially during periods of moral 
crisis. When the ethical teachings of Ḥadīths are placed at the center of personality formation, they assume a 
functional role in guiding both the material and spiritual development of the believer. Within this tradition, al-Adab 
al-Mufrad by al-Buk̲h̲ārī represents a distinctive compilation of ethical narrations. This study examines the role of 
Ḥadīths in personality formation through a qualitative analysis of the ethical narrations included in this work, 
evaluating their contributions to both individual and social life. The study argues that internalizing the exemplary 
character of the Prophet enables Muslims to align their moral conduct more closely with the Sunnah and reinforces 
the enduring relevance of Prophetic ethics (al-akhlāq al-nabawiyya) in character formation. 

Keywords: Ḥadīth, al-Adab al-Mufrad, Ethics, Personality Formation, al-Buk̲h̲ārī. 
Highlights 

 The central role of Ḥadīths in moral character and personality formation 
 The significance of al-Adab al-Mufrad as a foundational text in Islamic ethical literature 
 The influence of social environment and close relationships on personality development 
 The ethical consequences of neglecting kinship ties (ṣila al-raḥm) 
 The importance of coherence between moral discourse and ethical practice in Prophetic teaching 

1. Giriş 
Hadis edebiyatı incelendiğinde bireyin ahlâkî gelişimine önem veren pek çok rivayetin kişiyi 
erdemli bir insan seviyesine getirmeyi ana hedef olarak tayin ettiği görülecektir. Yalnızca 
Kütüb-i Sitte’deki Kitâbü’l-Edeb bölümleri bile bu gerçeğin somut delili olmaya yeterlidir.1 Bu 
durum, İslâm dininin inanç hususunda olduğu gibi ahlâkta da müminlere belli bir hüviyet 
kazandırmayı hedeflediğine işaret etmektedir. “Siz, insanlar için çıkarılan en hayırlı ümmetsiniz. 
İyiliği emreder, kötülükten men eder ve Allah’a iman edersiniz.”2 âyeti, özelde sahâbe genelde 

                                                                                 
1  Örnek için bk. Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm el-Cu‘fî el-Buhârî, el-Câmi‘u’s-sahih, thk. Muhammed Züheyr en-Nâsır (Lübnân: 

Dârü Tavkü’n-Necât, 1422), “Edeb”, 8/2; Ebü’l-Hüseyn Müslim b. el-Haccâc b. Müslim el-Kuşeyrî, Sahîh, thk. Muhammed Fuâd 
Abdülbâkî (Beyrut: Dârü İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, 1374/1955), “Edeb”, 3/1682; Ebû Abdillâh Muhammed b. Yezîd Mâce el-Kazvînî, 
Sünen, thk. Şuayb Arnaût (b.y.: Dârü’r-Risâleti’l-Âlemiyye, 1430/2009), “Hudûd”, 4/629; Ebû Dâvûd Süleymân b. el-Eş‘as b. İshâk 
es-Sicistânî, Sünen, thk. Şuayb Arnaût (b.y.: Dârü’r-Risâleti’l-Âlemiyye, 1430/2009), “Edeb”, 7/153; Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ b. 
Sevre et-Tirmizî, Sünen, Ahmet Muhammed Şâkir (Mısır: Şirketü Mustafâ'l-Bâbî'l-Halebî1395/1975), “Edeb”, 4/453; Ebû 
Abdirrahmân Ahmed b. Şuayb b. Alî en-Nesâî, Sünen (Kahire: el-Mektebetü’t-Ticâriyyetü’l-Kübrâ, 1421/2001), “Âdâbü’l-Kudât”, 
8/221. 

2  Âl-i İmrân 3/110. 



 
 
 

 Selahattin AYDEMİR 
 

 

 
 
 
122 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Müslüman şahsiyetini tasvir ettiği için bu niteliğe sahip olmak gerektiğini bildirmektedir.3 
Sünnetin öne çıkan özelliği, Kur’ân’ın yaşama aktarılması ya da teoriğin pratiğe yansımasında 
Allah Resulü’nün örnekliğidir. Haddizatında Resûlullah’ın en güzel örnek ve hikmet sahibi 
olduğunun bildirilmesi onun tasarruflarının ne kadar önemli ve etkili olduğunu 
göstermektedir.4 “Elbette sen yüce ahlâk üzeresin.”5 âyeti, Hz. Peygamber’in örnekliğini hayatın 
her alanına en ideal bir şekilde tatbik etmenin gerekliliğine işaret etmektedir.6 Sünnetin vahiy 
ürünü olduğu konusunda İslâm tarihi boyunca farklı mütalaalar yapılmıştır. Bu yorumlar 
içerisinde sünnetin bir kısmının vahiy olduğu görüşü öne çıkmıştır.7 Hz. Peygamber’in insanî 
yönü dikkate alındığında sünnetin belli bir bölümünün beşerî özellikler arz etmesini doğaldır.8 
Bununla birlikte Şah Veliyyullah Dihlevî’nin ifade ettiği gibi Resûlullah’ın dine dair konulardaki 
içtihatlarının vahiy mesabesinde görülmesi sünnetin önemine işaret etmektedir.9 Sünnetin 
müminler nazarındaki ehemmiyeti sebebiyle onu temel alan ahlâkî prensipleri bir yaşam tarzı 
haline getirmek gerekir. Böylece maddî ve manevî aşırılıklardan uzak, tutarlı ve dengeli bir 
kişilik oluşturma zemini yakalamak mümkün olacaktır. 

İslâm ahlâkının ana kaynakları genel olarak Kur’ân ve sünnet olarak kabul edilmiştir. Kur’an’da 
ahlâklı olmanın bazı belirgin özellikleri şöyle açıklamıştır: “Yüzlerinizi doğu ve batıya çevirmeniz 
erdemlilik değildir. Asıl erdem sahibi olanlar Allah’a, âhiret gününe, meleklere, kitaba ve peygamberlere 
iman eden; mala olan sevgilerine rağmen onu yakınlara, yetimlere, yoksullara, yolda kalmışlara, yardım 
isteyenlere ve özgürlüğünü kaybetmiş olanlara harcayan; namazı kılıp zekâtı verendir.”10 Âyette inanç, 
ibadet, ferdî ve içtimaî ahlâk olmak üzere dört mesele birlikte zikredilmiştir. Fahreddîn er-Râzî 
(ö. 606/1210) bu âyette yer alan ve hakiki dindarlığı ifade eden birr sözcüğünü, “Tüm saygı ifade 
eden davranışlar, itaatler ve kişiyi Allah’a yakınlaştıran hayırlı işler” şeklinde yorumlamıştır.11 
Allah Resulü’nden rivayet olunan hadisler; iman ve ibadet konularında, fıkhî çıkarımlarda 
(istinbâtü’l-ahkâm), içtimaî ve ahlâkî konularda, hayatın dünya ve ahirete yönelik hemen 
hemen her alanında kullanılmış ve rehber edinilmiştir. Bu gayet tabii bir durumdur. Zira İslâm, 
insanın dünyasını da ahiretini de düzenleme iddiasını her zaman sürdürmüştür.12 İslâm ahlâkını 

                                                                                 
3  Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd et-Taberî, Câmiu’l-Beyân an Te’vîli Âyi’l-Kur’ân, thk. Mahmûd Muhammed Şâkir (Mekke: 

Dârü’t-Terbiye ve’t-Türâs, ts.), 100-103. 
4  en-Nisâ 4/113; el-Ahzâb 33/21. 
5  el-Kalem 68/4. 
6  Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr el-Kurtubî, el-Câmi‘ li-ahkâmi’l-Kur’ân, thk. Ahmed el-Berdûnî (Kahire: Darü’l-

Kütübi’l-Mısriyye, 1384/1964), 18/228. 
7  Mustafa Genç, Sünnet-Vahiy İlişkisi (İstanbul: Beka, 2015), 208-244. 
8  H. Musa Bağcı, Beşer Olarak Hz.Peygamber (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2022),  245-375. 
9  Ebû Abdülazîz Kutbüddîn Şah Veliyyullâh ed-Dihlevî, Hüccetullâhi’l-bâliga, thk. Seyyid Sâbık (Beyrût: Darü’l-Cîl, 1426/2005), 

1/223. 
10  el-Bakara 2/177. 
11  Ebû Abdillâh Fahrüddîn Muhammed b. Ömer er-Râzî, Mefâtîhu’l-gayb (Beyrut: Dârü İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, 1420), 5/213-214. 

Ayrıntılı bilgi için bk. Zülfikar Durmuş, İnanç, Amel ve Ahlak İlişkisi -el-Ahzâb 33/35. Âyet Bağlamında-, Harran İlahiyat Dergisi 
Özel Sayı (2024), 8. 

12  Habil Nazlıgül, “Ahlak Alanında Hadis Kullanımı ve Ahlak-ı Alai’deki Hadisler”, Kınalı-Zâde Ali Efendi (1510-1572), Erciyes 
Üniversitesi Matbaası (1999), 73. 



 
 

 
 Kişilik İnşâsında Hadislerin Önemi: el-Edebü’l-Müfred Örneği 

 

 

 
 
 
123 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

oluşturan Kur’an ve sünnet, kişinin dinî hayatını düzenleyip görevlerini belirlediği gibi dünyevî 
yaşam tarzının da genel çerçevesini çizer, nasıl bir hayat sürmesiyle ilgili genel ilkeleri koyar.13 

Sünnet, hangi zaman veya mekânda yaşadıklarına bakmaksızın Müslümanlar arasında 
uygulama birlikteliği sağlaması sebebiyle ümmet arasında tevhidi tesis etme gibi çok büyük bir 
işlev görmektedir.14 Bu sebeple sünnetin dinî anlayışta olduğu kadar ahlâk alanında da belirli 
bir standardı yakalamada etkili olduğu anlaşılmaktadır. Müsteşriklerin de bu durumu 
belirtmeleri sünnetin çok büyük bir fonksiyona sahip olduğu anlamına gelmektedir.15 Sünnetin 
önemi ve ahlâkın konumu nedeniyle hadis alanında pek çok çalışma yapıldığı görülmektedir.16 
Fakat Buhârî’nin (ö. 256/870) ahlâka dair hadisleri derlediği el-Edebü’l-müfred isimli eseri 
hakkında ahlâkın şahsiyet gelişimine tesiri bağlamında çalışma olmadığı için ilgili rivayetler bu 
bağlamda ele alınacaktır.17 Bir binada temel ne kadar önemliyse el-Edebü’l-Müfred’e bakıldığında 
aile ve akraba çevresinin merkeze alınması da benzer şekilde önemli olduğu görülmektedir. 
Modern çağda dahi bu yaklaşımın kabul edilmesi ile o dönemde Buhârî’nin şahsiyette etkili olan 
bu hadislere yer vermesinin değeri daha iyi anlaşılmaktadır. Bu tür bir sınıflandırma, aynı 
dönemde yaşayan ve ahlâka dair eserler kaleme alan İbn Ebî Şeybe (ö. 235/849), Ahmed b. 
Hanbel (ö. 241/855) ve İbn Ebü’d-Dünyâ (ö. 281/894) gibi müelliflerin takip ettiği usûlden 
farklılık arz etmektedir.18 Zira hicri 3. asırda yaşayan Buhârî, bireyin kişilik ve ahlâkî 
                                                                                 
13  Enbiya Yıldırım, Din-Ahlak Ekseninde Hz. Muhammed (İstanbul: Rağbet, 2007), 194. 
14  İlyas Çelebi, “Sünnet”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2010), 38/154. 
15  Daniel Brown, İslam Düşüncesinde Sünneti Yeniden Düşünmek, trc. Salih Özer & Sabri Kızılkaya (Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 

2002), 9. 
16  Ahlâk genelinde hadis alanında yapılan bazı çalışmalar: Enbiya Yıldırım, Din-Ahlak Ekseninde Hz. Muhammed (İstanbul: Rağbet, 

2007). Kitapta dinin ve ahlâkın insana kazandırdığı değerler ana hatlarıyla ele alınmaktadır; Ahmed Ürkmez, “Ahlak Hadislerinin 
Düşünce ve Davranış Eğitimindeki Yeri ve Rivayet Değeri” adlı doktora tezinde ahlâk eğitiminde benimsenen nebevî yöntemleri 
tespit etmeye ve rivayet değerlerini belirlemeyi amaçlamıştır. Suat Koca, “Ahlak Hadisleri ve Değerlendirme Esasları” isimli 
doktora tezinde hadis rivayetleri özelinde ahlâkın gramerini ortaya koymaya çalışmıştır. Halit Arı, “Hadislerde Kötü Ahlâk” adlı 
yüksek lisans tezinde olumsuz ahlâkî hasletlerin fert ve toplum üzerindeki tahribatlarının giderilmesi için nasıl bir çalışma ve 
yol takip edilmesi gerektiği üzerine durulmuş ve hadisler ışığında çözümler sunulmaya çalışılmıştır. Elif Kopal, “Buhari Ve 
Müslim Hadisleri Çerçevesinde Hz. Peygamber'in Nezaket Ve Zarafeti” yüksek lisans tezinde Hz. Peygamber’in beşerî ve sosyal 
ilişkilerinde nezaket ve zarafet örnekleri incelenmiştir. 

17  el-Edebü’l-Müfred özelinde yapılan bazı çalışmalar: Osman Serdar Asar, “el-Buhârî’nin el-Edebü’l-Müfred Adlı Eserinde Yer Alan 
Mevkûf Hadisler” isimli yüksek lisans tezinde mevkuf rivayetlerin tespiti ve varsa merfû olarak nakledilen hadisleri belirlenmeyi 
hedeflemiştir. Nilüfer Ünsal, “el-Buhârî’nin el-Edebü’l-Müfred’i Bağlamında Hz. Peygamber’in Sünneti’nde Görgü Kuralları” isimli 
yüksek lisans tezinde kişilerin aile ve sosyal hayatta riayet etmesi gereken görgü kurallarını işlemiştir. Muhammed Saeed 
Almajd ise “İmam Buhârî’nin el-Edebü’l-Müfred İsimli Eserindeki Metodu” makalede usulü temel bir inceleme yapmıştır. Mesut Eskin, 
“Buhârî’nin el‑Edebü’l‑Müfred Adlı Eserindeki Aile Konulu Hadislerin Din Eğitimi Açısından Değerlendirilmesi” adlı yüksel lisans tezinde 
el-Edebü'l-Müfred adlı eserinde geçen aile konulu hadislerin günümüz din eğitimi yöntem ve ilkeleri doğrultusunda inceleyip 
günümüz ailesinin din eğitimi anlayışına katkı sağlamayı hedeflemiştir. Sedanur Yıldız, “Buhârî’nin el‑Edebü’l‑Müfred Adlı 
Eserindeki Ahlâk Konulu Hadislerin Din Eğitimi Açısından Değerlendirilmesi” isimli yüksek lisans tezinde el‑Edebü’l‑Müfred’te yer alan 
hadisleri modern eğitim açısından değerlendirip din eğitimine tarihsel ve dini bir temel sağlamak istemiştir. Ahmet Esat 
Erdoğan, “Buhârî’nin el‑Edebü’l‑Müfred Adlı Eserindeki Beşerî Münasebetlerle İlgili Hadislerin Din Eğitimi Açısından İncelenmesi” isimli 
yüksek lisans tezinde Hz. Peygamber’in kurduğu beşeri münasebetlerde kullanmış olduğu eğitim ilke ve metodları incelenerek 
Hz. Peygamber’in bir toplumu nasıl eğittiğini elde edilen bulgular ışığında incelemiştir. Hacer Ev, “Buhârî’nin 
el‑Edebü’l‑Müfred’indeki Hadislerin Eğitim Açısından Değerlendirilmesi” adlı yüksek lisans tezinde hadislerin eğitim psikolojisi, eğitim 
sosyolojisi, eğitimde amaçlar, içerik, ilke ve yöntem açısından herhangi bir değeri olup olmadığı araştırmış ve ulaşılan bulguları 
modern eğitim açısından değerlendirmiştir. Yine Abdurrahman Yılmaz, “Buhârî’nin Zayıf Hadis Rivayeti: el-Edebü’l-müfred Özelinde 
Bir İnceleme” adlı makalesinde Buhârî’nin zayıf hadisleri belirli amaçlar doğrultusunda bilinçli bir tercih olarak eserine dâhil 
edip etmediğini konu etmiştir. Ali Ekber Polat, “Buhârî’nin el-Edebü’l-Müfred’inde Çocuk Eğitimi ve Olgusu” adlı tezinde Buhârî’nin 
çocuk terbiyesi ve eğitimiyle ilgili rivayetleri tahlil ederek İslâm’da çocuk eğitimi anlayışını ortaya koyan bir çalışma yapmıştır. 

18  Bu eserlerin ilk üç babı verildiğinde sistematik bir farklılık daha iyi anlaşılacaktır. İbn Ebî Şeybe’nin el-Edeb adlı eserindeki ilk üç 
bab başlığı şu şekildedir: “Bir erkeğin diğer erkeğin elini öpmesi babı”, “Bir erkeğin, başka bir erkeğin ismini küçültmesi babı”, 
“Yüzü örtmek hakkında gelenler babı” Ebû Bekr Abdullāh b. Muhammed b. Ebî Şeybe el-Kûfî, el-Edeb (Lübnan: Dârü’l-Beşâiri’l-



 
 
 

 Selahattin AYDEMİR 
 

 

 
 
 
124 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

gelişiminde etkili olan faktörleri ele alırken modern psikoloji ve sosyoloji yaklaşımlarına benzer 
şekilde merkezden çevreye doğru bir yayılma perspektifini benimsemiştir. Ona göre ilk ve en 
etkili etki kaynağı ailedir. Çocuklukta kazanılan değerler, güven duygusu ve ahlâkî ilkeler 
bireyin temel karakterinin şekillenmesinde belirleyici rol oynar. Bu merkezî etki, zamanla 
genişleyerek akraba, komşu ve toplum çevresine doğru yayılır. Böylece bireyin sosyal 
etkileşimleri ve toplumsal uyumu da güçlenir. Buhârî’nin bu yaklaşımı, sadece hadisleri rivayet 
eden bir muhaddis olarak değil, aynı zamanda ahlâkî ve kişilik eğitimi perspektifine sahip bir 
eğitimci olarak da önemini ortaya koyar. Kısacası merkezden çevreye doğru etki mekanizmasını 
dikkate alması, bireyin hem içsel karakter gelişimini hem de toplumsal ilişkilerdeki sorumluluk 
bilincini bütüncül bir biçimde anlaşılmasına imkân tanır. Bundan dolayı makalede Buhârî’nin 
kişilik oluşumunda daha etkili kabul ettiği merkezden çevreye doğru bir yayılma ve şahsiyetin 
gelişiminde var olması gereken bazı ahlâkî öğretiler olmak üzere konuyu iki başlık şeklinde ele 
almak daha uygun olacaktır. Yine makalede Semîr b. Emîn’in tahkikini yaptığı ve 644 bab 
başlığında 1322 rivayete yer verdiği el-Edebü’l-müfred tahkiki esas alınacaktır.19 

Ahlâk ve edeb kavramları genellikle birbirlerinin yerine kullanılır. Bununla birlikte bu iki 
kavram arasında umum-husus ilişkisi vardır. Dolayısıyla alt başlıklara geçmeden önce İmam 
Buhârî’nin kitabında ahlâk yerine edep sözcüğünü seçmesinden dolayı aralarındaki farka ve 
birbiriyle ilişkine kısaca değinmekte fayda vardır. Eş anlamlı da kullanılan ahlâk ile edep 
sözcükleri karşılaştırıldığında edebin ahlâktan daha fazla ayrıntıya tekabül ettiği ifade 
edilmektedir. Mesela ahlâkın bireyin ruhî, manevî ve değer tarafını yansıttığı; edebin ise örf, 
âdet ve gelenek haline gelmiş her şeyi kuşattığı şeklinde daha genel bir yaklaşım vardır.20 Yine 
tedeyyün yaklaşımına bağlı olarak insandan insana değişebilen ahlâk, tüm bireyler için standart 
olan etiğin konusudur. Bunun yanında günlük yaşam içinde yeme ve içme gibi daha hususi 
görgü kaideleri olan edep ise fikir ve hayat biçimini nesilden nesle nakleden kültürün 
konusudur. Bundan dolayı edebin etik ile birlikte pratik ve estetiği de içerdiği ifade 
edilmektedir.21 Bu açıklamalardan hareketle Buhârî’nin ahlâk kelimesi yerine edep sözcüğünü 
tercih etmesinin, onun hem örfî hem de sosyal yönü öne çıkarmak ve kapsamı daha geniş 
tutmak istemesinden kaynaklandığı söylenebilir. 

2. Şahsiyet Oluşumunda Merkezden Çevreye Gelişen Süreç 
Bireyin, şahsiyetin oluşumunda etkili olan sosyal çevre unsurları içinde doğumdan itibaren 
iletişimin en yüksek olduğu aile, diğer faktörlerin önüne geçmektedir. Bu bağlamda en yakın ve 

                                                                                                                                                              
İslâmiyye, 1420/1999), 126-133; Ahmed b. Hanbel’in el-Câmi‘ li ulûmi’l-İmam Ahmed eserinin el-Edep ve’z-zühd bölümünün ilk üç 
babı: “Dilin terbiyesi babı”, “Gözün terbiyesi babı”, “Yeme ve İçme Adabı” Ebû Abdillâh Ahmed b. Muhammed b. Hanbel eş-
Şeybânî, el-Câmi‘ li ulûmi’l-İmam Ahmed (Mısır: Dârü’l-Fellâh, 1430/2009), 20/12-59; İbn Ebi’d-Dünyâ’nın Mekârimü’l-ahlâk adlı 
eserinin ilk üç babı: “Hayâ bahsi ve ilgili rivayetler”, “Doğruluk hakkında bölüm; fazileti ve yalanın kınanmasıyla ilgili 
rivayetler”, “Cesaret ve yiğitlik hakkında bölüm ve onunla ilgili rivayetler” Ebû Bekr Abdullah b. Muhammed b. Ubeyd el-Kureşî 
el-Bağdâdî, Mekârimü’l-ahlâk (Beyrut: Dârü Sâdır, 1999), 34-70. 

19  Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm el-Cu‘fî el-Buhârî, el-Edebü’l-müfred, thk. Semîr b. Emîr ez-Züheyrî (Riyâd: Mektebetü’l-Me‘ârif, 
1419/1998), 3-744. 

20  Mustafa Çağrıcı, “Edep”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1994), 10/414. 
21  Koca, Ahlak Hadisleri ve Değerlendirme Esasları, 238-240; Mustafa Çağrıcı, “Ahlâk”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (İstanbul: 

TDV Yayınları, 1989), 2/10, Çağrıcı, “Edep”, 10/414. 



 
 

 
 Kişilik İnşâsında Hadislerin Önemi: el-Edebü’l-Müfred Örneği 

 

 

 
 
 
125 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

sürekli etkileşim içinde bulunulan aile fertleri; bireyin temel değerler, normlar ve davranış 
kalıplarını öğrenmesinde birincil rol oynar. Ailenin ardından genişleyen çevreyi oluşturan 
akrabalar, komşular ve arkadaşlar bireyin sosyal becerilerinin, toplumsal sorumluluk bilincinin 
ve iletişim yetkinliklerinin gelişiminde önemli katkılar sağlar. Zamanı ve mekânı içine alan bu 
hiyerarşik etkileşim modeli, daireye benzetilecek olursa buna merkezden çevreye genişleyen 
süreç adı verilebilir. Zira bireyin içsel karakter yapısının ve toplumsal ilişkilerdeki uyum 
yeteneğinin oluşumunda böyle bir sürecin baskın olduğu görülmektedir. 

İslâm’ın emir ve yasakları incelendiğinde dinin temel gayesinin insanları güzel ahlâk sahibi 
yaparak onların kemale ulaşmalarını sağlamak olduğu anlaşılacaktır. Buhârî de hadis alanında 
kaleme aldığı emsalsiz eserleriyle meşhur bir âlim olmasının yanında el-Câmi‘u‘s-sahîh’inde 
fıkhını bab başlıklarına yansıtarak diğer âlimler arasında mümtaz bir konum edinmiştir. Yine el-
Edebü’l-müfred’de ahlâk ile ilgili rivayetleri başarılı bir şekilde derlemiştir. Böylece ehl-i hadis ile 
ehl-i rey tasnifinde Buhârî’nin yaklaşımı, daha çok ehl-i hadise yakın olmuştur. Buna rağmen 
sadece naslarla yetinmeyip aklı da devreye sokarak fıkhî yaklaşımını da yansıtmıştır.22 Buhârî el-
Câmi‘u’s-sahih’te fıkhını kendi usulüyle başta naslar olmak üzere âsâr ile temellendirirken,23 el-
Edebü’l-müfred’de fıkhî yaklaşımını terâcime yansıtırken bir delile dayandırmamaktadır.24 Bab 
başlıklarıyla kendi fıkhî anlayışını yansıtan Buhârî’nin kişilik gelişiminde etkili olan ahlâkî ve 
edebî unsurları bilinçli bir şekilde seçtiği anlaşılmaktadır. el-Edebü’l-müfred sadece bab başlıkları 
üzerinden tahlil edildiğinde anne-baba, yakın akraba, azatlı, evlat, komşu, öksüz, köle, hizmetli 
ve diğer insanlar şeklinde yakından uzağa doğru bir genişlemenin olması dahi bu bilinçli tercihi 
yansıtmaktadır. Ahlâk eseri olmasına rağmen o dönemde yapılan böyle bir seçimin, çağdaş 
psikoloji ve psikiyatri gibi son dönem bilimlerin ilgi alanına giren şahsiyet anlayışına paralel 
olması son derece önemlidir.25 Resûlullah’ın bireysel ve toplumsal rehberlik faaliyetlerini 
Eğitim Psikolojisi, Eğitim Sosyolojisi ve Sosyal Psikoloji gibi ilimler açısından da 
değerlendirilmesinin önemi anlaşılmaktadır.26 Ayrıca İslâm’ın güzel ahlâkı tamamlama işlevi 
düşünüldüğünde hadis-ahlâk bağlantısının önemi de ortaya çıkmaktadır.27 Bu durum, dinin 
hayatı anlamlandırması sebebiyle mütedeyyin insanların ahlâka daha fazla önem vermesi 
gerektiği fikrini birlikte getirmektedir. 

                                                                                 
22  Hamit Sevgili, İmâm Buhârî’nin Fıkıh Anlayışı (Diyarbakır: Dicle Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2015), 301. 
23  Örnek için bk. “İlim, söz ve amelden öncedir.” şeklinde attığı bab başlığında fıkhını ifade ederken, Muhammed 47/19, Fâtır 35/28, 

el-Mülk 67/10, ez-Zümer 39/9 ayetlerine; “Allah kimin hayrını isterse din hususunda ona büyük anlayış sahibi kılar.”, “İlim ancak 
öğrenmekledir.” rivayetlerine; ayrıca Ebû Zer ve Abdullah b. Abbâs’ın görüşlerine dayandırmaktadır. Buhârî, el-Câmi‘u’s-sahih, 
“İlim”, 7. 

24  Buhârî yazdığı bab başlıklarında genellikle rivayeti esas aldığından bazı terâcimlerde örnekliğe bakılmadan edebe dair bir kod 
aramaktadır. Örnekler için bk. Suat Koca, Hadis ve Ahlak -Kavram, Kuram, Literatür ve Tasavvur Eksenli Bir İnceleme- (İstanbul: 
Kuramer, 2021), 187. 

25  İnsanın tanıtımında yapılan araştırmalar sonunda gerçek diye ortaya konan neticeler çoğunlukla Müslüman olmayan Batı 
toplumlarına dayanmaktadır. Bu yüzden bizim bu kavramların birçoğunu gözden geçirmeye, İslâmın insan tasavvuru ışığında 
tartışmaya, İslâmî kavramlarımızla yuşuması veya en azından çelişmemesi için bazı değişiklikler ve düzeltmeler yapmaya 
ihtiyacımız vardır. İslam’ın insan tasavvurunu kendilerinden yararlanarak doğru bir şekilde çıkarıp ortaya koyabileceğimiz 
esaslı iki kaynak Kur’an ve hadisi nebevidir. M. Osman Necati, Hadis ve Psikoloji, çev. Mustafa Işık (Ankara: Fecr Yayınları, 2016), 
13-16. 

26  Şakir Gözütok, Hz. Peygamber’in Hadislerinde Eğitim Metodları (İstanbul: Ensar Neşriyat, 2016), 252. 
27  Buhârî, el-Edebü’l-müfred, 143-144. Elbânî, hadis hakkında sahih hükmünü vermiştir. 



 
 
 

 Selahattin AYDEMİR 
 

 

 
 
 
126 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Buhârî, el-Edebü’l-müfred’de Resûlullah’ın edebe dair anlayış ve yaklaşımını ifade eden hadisleri 
bir araya getirip derlemiştir. Eserde, bireyin anne babaya karşı mesuliyetleri bağlamında 
konuya başlaması ve yirmi dört bab olarak ayrıntılı kabul edilebilecek şekilde mevzuyu işlemesi, 
bu meseleye verdiği değere işarettir. Eserde mukaddime olmadığı için Buhârî’nin eserini 
yazmaya yönlendiren temel etkenin ne olduğu açık olarak tespit edilemediği gibi niçin bu 
konuyla başladığına dair bir bilgiye de ulaşılamamaktadır.28 Bu tercihin Buhârî’nin on yaşında 
babasını kaybetmesine bağlı hasreti, talebelik yıllarında annesi ve abisinin onun her türlü 
gereksinimini fedakârca karşıladığı düşünüldüğünde tesadüfi olmadığı anlaşılmaktadır.29 

Ahlâkta olduğu gibi kul hakkı meselesinde de öne çıkan öncelikli konulardan 
biri anne ve baba hakkıdır. Kur’an net bir şekilde çocuğun anne babasına karşı görevlerini 
herhangi bir şart veya karşılık beklemeden yerine getirmesine vurgu yapmıştır: “Rabbin, yalnız 
kendisine kulluk etmenizi, anne babanıza da iyi davranmanızı mutlak bir şekilde emretti…”,30 “Biz 
insana, anne babasına iyilik etmesini tavsiye ettik…”31 âyetlerini ebeveynin ehemmiyeti için delil 
olarak getirmek yeterli olacaktır. Buhârî’nin bu ve benzer âyetleri32 dikkate alarak ahlâk 
hadislerini derlediği kitabının ilk bölümünde bu konulara öncelik vermesi ihtimaldir. Âyet ve 
hadisler ışığında değerlendirildiğinde anne-babasını razı eden Allah’ı da razı eder; anne-
babasını gücendiren Allah’ı da gücendirir. Bu sebeple anne-baba hakkı Allah’a kulluktan hemen 
sonra gelir.33 el-Edebü’l-müfred’de anne baba bahsinden sonra benzer konuya devam edip 
etmediğinin tespiti, tercihinin bilinçli olup olmadığı konusunda bir fikir verecektir. Anne baba 
hukuku bahsinin devamında yirmi beşten otuz sekizinci baba kadar sıla-i rahme, daha sonra iki 
bab başlığında azatlılara, kırk birden elli dördüncü baba kadar evlatlar ile ilgili rivayetlere yer 
vermektedir. Bilahare yetmişinci baba kadar komşuya, akabindeki iki başlıkta hepsini 
kapsayacak şekilde iyiliğe, daha sonraki dokuz babda da yetimlere, sonrasında çocukları 
kaybetmeye dair rivayetlere yer verilmiştir. Seksen ikinci babdan yüz dokuzuncu bab başlığına 
kadar köle, hizmetkâr ve aile içindeki görevlerine dair konular incelenmektedir. Daha önce ele 
alınan iyilik konusu, yardımı da içerecek şekilde sekiz babda tafsilatlı aktarılmaktadır. Bu 
sıralama ve konuların yoğunluklarından hareketle kişilikte etkisi daha fazla olan merkezden 
çevreye bilinçli bir tercihte bulunulduğu yorumu yapılabilir. 

Buhârî, kendi dönemine göre oldukça akademik kabul edilecek bir yöntem ile en yakından 
başlayarak uzağa doğru bir yöntem izlemiştir. Bebeğin dünyaya gözünü açması ile beraber 
anne-baba gibi yakından başlayıp hısım, azatlı, çekirdek aile, komşu, öksüz, köle, hizmetkâr ile 
akrabaya yardım ve destek gibi özelden genele yani yakından uzağa doğru gittiği 
anlaşılmaktadır. İnsanın kişiliğinin oluşumunda etkili olan kalıtsal özellikler ile anne, baba ve 
akraba çevresinin tesiri, Buhârî’nin edep ve ahlâk hadislerini tasnif ediş biçimine de yansımış 
                                                                                 
28  Koca, Ahlak Hadisleri ve Değerlendirme Esasları, 158. 
29  Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osmân ez-Zehebî, Siyeru a‘lâmi’n-nübelâ’, thk. Şuayb Arnaût (Beyrut: 

Müessesetü’r-Risâle, 1405/1985), 12/393. 
30  el-İsrâ 17/23. 
31  el-Ankebût 29/8; Lokmân 31/14; el-Ahkâf 46/15. 
32  Örnek için bk. en-Nisâ 4/36; el-En‘âm 6/151. 
33  Mehmet Yaşar Kandemir, el-Edebü’l-müfred Tercüme ve Şerhi (İstanbul: Tahlil Yayınları, 2017), 17. 



 
 

 
 Kişilik İnşâsında Hadislerin Önemi: el-Edebü’l-Müfred Örneği 

 

 

 
 
 
127 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

olup, bu durum onun hadisleri sınıflandırmadaki ince anlayışını ve derinliğini göstermektedir. 
Sosyologlar da anne-baba iletişimi, çocuk ile anne-baba ilişkisi ve çocuk ile kardeşleri arasındaki 
etkileşim şeklindeki üçlü ilişkinin kişilikte etkili olduğunu ifade ederler.34 Buhârî’nin eserinde 
bunu öne çıkarması bireyin ahlâkî gelişiminde insan-insan ve insan-toplum irtibatına bağlı bir 
şahsiyet vurgusu olarak değerlendirilebilir. Zira kişilikte kalıtım ile çevrenin belirleyici iki 
unsur olduğu genellikle kabul edilir.35 Buhârî’nin yaptığı tercihin çağdaş ilimlerin ulaştığı 
düzeye uygunluğu, onun bahsedilen seçkin vasfına da uymaktadır. Bu realite, kişinin kendisini 
tanıdığında her zaman benzer neticelere ulaşacağını da göstermektedir. İslâm’ın ahlâk 
anlayışında temel ölçü Allah’ın rızasıdır. Buna karşın Buhârî’nin Allah’a karşı vecibeler yerine 
anne-baba hakkını öncelediği şeklinde bir tenkit dile getirilebilir. Ancak daha ikinci rivayette 
İbn Ömer’den mevkûf nakledilen (ö. 73/693) “Allah’ın rızası, babanın rızasındadır…”36 hadisini 
aktarması bu konuyu da ihmal etmediğini göstermektedir. 

İnsanoğlu bazen biyolojik yakınlığı olan kişilerle bazen de fiziksel ve duygusal birlikteliği 
olanlarla hemhal olabilmektedir. Buhârî’nin erdemli bir kişiliğin oluşumda yakın ve uzak 
çevreye odaklanması, onlarla irtibatın seviye ve mahiyetine verdiği değer olarak 
yorumlanabilir. Bireyin iç ve dış dünyası ile sağlam bir ünsiyet kurmasına bağlı olarak 
kişiliğinin gelişimi, çevreden aldığı destek ve katkının niteliğiyle orantılıdır. Doğumdan önce 
başlayıp gençlik dönemine kadar devam eden süreçte bu münasebetin düzeyi, bireyin sağlam 
bir şahsiyet teşekkül ve tekâmülünde büyük önem arz etmektedir. Buhârî’nin yaptığı tasnifte 
toplumsal çevrenin önemini vurgulaması ile sosyolojinin sosyal çevrede kazanılan bilgi ve 
tecrübenin kişinin şahsiyeti üzerindeki etkisine vurgu yapmış olması, iki yaklaşımın arasında 
belli bir paralelliğin olduğunu gösterir.37 Bireyin mutlu bir aile ortamında sağlıklı iletişimle 
yetişmesi, yakın akrabalarla güçlü ve uzak akrabalarla dengeli ilişkiler kurması, arkadaş ve 
komşularla seviyeli bir sosyal çevre oluşturması; onun olgunlaşmasına ve sosyal sorumluluk 
bilincinin gelişmesine katkı sağlar. Bu nedenle Buhârî’nin rivayetleri bu doğrultuda tasnif etmiş 
olması dikkat çekici ve ilmî açıdan önemlidir. 

Aile, kişinin bireysel ve sosyal gelişimini sağlarken onun millî ve manevî değerlere uygun bir 
eğitim almasını hedefleyerek ona her türlü desteği ve güvenceyi sağlayan bir ortamı sunar. 
Bireyin şahsiyetinin gelişiminde tesiri olan ve en yakındaki aileden çevreye dağılan bab 
tasnifinde aktarılan rivayetlerin içeriğinde kişilik ile ilgili öne çıkan birtakım hadisleri 
yansıtmak gerekecektir. Makale, din psikolojisi ya da sosyolojisi sahasında olmadığından, konu 
yalnızca kişiliğin sağlıklı olabilmesi için bireyin doğuştan gelen özellikleri, kendisi ve çevresi ile 
intibakı ve sonradan elde edilen niteliklere dair rivayetlerle sınırlı olacaktır. Buhârî’nin el-
Edebü’l-müfred’in henüz başında ebeveyne dair hadisler ile başlaması aile, ahlâk ve kişilik 

                                                                                 
34  Nephan Atav, “Şahsiyetin Gelişiminde Aile Çevresinin ve Ailedeki Gerginliklerin Etkileri”, Ankara Üniversitesi Siyasal Bilgiler 

Fakültesi Dergisi 10/4, (1955), 139-143. 
35  Bilgi için bk. Hamdi Kızıler, “Ahlakî Değerlerin Şahsiyet Oluşumuna Etkisi”, Milli Eğitim 43/204 (2014), 6-7. 
36  Buhârî, el-Edebü’l-müfred, 3. Elbânî, hadis hakkında hasen hükmünü vermiştir. 
37  İhsan Çapcıoğlu, “Ahlak Temelli Karakter İnşasında Sosyal Çevrenin Önemi”, Uluslararası Kişilik Ve Karakter İnşasında Dinin Yeri 

Sempozyumu, ed. Yavuz Ünal (Ordu: y.y., 2016), 270-276. 



 
 
 

 Selahattin AYDEMİR 
 

 

 
 
 
128 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

birlikteliğine işarettir. Mesela Allah’a karşı en değerli olan namaz ibadetinden hemen sonra 
anne babaya iyilik yapılması şeklinde yer alan rivayetin varlığı, onların kıymetini 
göstermektedir.38 Aile içi ahengin öneminin vurgulanması, bireyleri arasında sağlam bağların 
bulunmadığı ailelerde problemlerin daha yoğun yaşandığı şeklinde bir yoruma imkân 
tanımaktadır. Ailede ülkü birliğinin kurulamaması topluma yansıyacak ve sosyal dokunun 
fesadına sebep olacaktır. Buna karşın ailede sağlanacak maddî-manevî birliktelik, her çeşit iç ya 
da dış tehdide karşı ciddi bir kalkan görevi görecektir.  

Sıla-i rahme, naslarda büyük değer verilir ve çok fazla ihtimam gösterilir. Bazı hadislerde sıla-i 
rahmin, kelime-i tevhid ve İslâm’ın şartlarıyla birlikte anılması hatta mümini cennete 
yaklaştıracak, cehennemden uzaklaştıracak bir amel olarak anılması onun önemini gösterir.39 
Buhârî el-Edebü’l-müfred’de ebeveynden sonra sıla-i rahim rivayetlerini nakletmesi, akrabanın 
bireyin üzerindeki etkisine işarettir. “Kime iyilik yapayım?” diye sorulduğunda üç defa anne 
sonrasında baba devamında en yakının şeklinde cevap verilmesi akrabanın ehemmiyetine 
delildir.40 Sıla-i rahmin kapsamı, yakın akraba yanında naslardan anlaşılacağı üzere komşu, 
arkadaş hatta ihtiyaç sahiplerini de kapsamaktadır. el-Edebü’l-Müfred’de, ebeveynden başlayarak 
çevreye doğru genişleyen rivayetlerde konu, çoğunlukla iyilik ve hasenat ekseninde ele 
alınmıştır. Bu rivayetlerle “Anne-baba, akraba, yetimler, yoksullar, yakın komşu, uzak komşu, 
yakınınızdaki arkadaş, yolcu ve elinizin altındakilere lütufta bulunun.”41 ve “Hayırdan infak edeceğiniz 
mal; anne baba, akraba, yetimler, fakirler ve yolcular içindir.”42 âyetlerinde ifade edilen hayırda 
bulunacak kesimler arasında birliktelik ve paralellik vardır. Allah, sıla-i rahmin güçlü olmasını 
emretmiş, Allah Resulü de aynı şekilde teşvik etmiştir.43 “…Kim akrabaya iyilik ederse ben de ona 
iyilik ederim. Kim de ondan ilgiyi keserse ben de ondan iyiliği keserim.”44 kudsî rivayetlerinde Allah, 
rahmân ve rahîm ism-i a‘zamlarıyla sıla-i rahim arasında ilişkiyi vurgulayarak akrabaya değer 
verilmesini talep etmektedir. Böylece kişiliği zedeleyen egoizm ve tamah gibi olumsuz huylar, 
kişinin sıla-i rahmi terk etmesine yol açacaktır. Âyette “…Kim nefsinin cimriliğinden korunursa…”45 
buyrularak bu bu meseleye dikkat çekilmiştir. “Cimrilikten sakının. Çünkü o, öncekileri yok etti. 
(Birbirlerinin) Kanlarını akıttılar ve sıla-i rahmi kestiler…” rivayeti de âyeti teyit eder mahiyettedir.46 
Akraba ilişkilerinin sağlam ve güçlü olması karşılıklı merhamet hissini geliştirecek, iyilik ve 
bolluğa vesile olacaktır. Sıla-i rahim kesildiğinde ise negatif duygu ve fiiller doğal olarak ortaya 
çıkacaktır.47 Müspet ya da menfî her gelişme, bireyin kişiliğini doğrudan etkileyeceğinden, 
yakın ya da uzak kişilerle sağlıklı birliktelik ve doğru iletişim, çocuk ve gençlere olumlu tesir 
edecektir. Hadislerde din eğitiminin amaçlarından biri olarak görülebilecek dengeli bir kişilik 
                                                                                 
38  Buhârî, el-Edebü’l-müfred, 3. Elbânî, hadis hakkında sahih hükmünü vermiştir. 
39  Buhârî, “Zekât”, 2; Müslim, “Îmân”, 14. 
40  Buhârî, el-Edebü’l-müfred, 4. Elbânî, hadis hakkında hasen hükmünü vermiştir. 
41  en-Nisâ 4/36. 
42  el-Bakara 2/215. 
43  er-Ra‘d 13/21.  
44  Buhârî, el-Edebü’l-müfred, 31-32. Elbânî, hadis hakkında sahih hükmünü vermiştir. 
45  el-Haşr 59/9; et-Teğâbun 64/16. 
46  Buhârî, el-Edebü’l-müfred, 238. Elbânî, hadis hakkında sahih hükmünü vermiştir. 
47  Ayrıntı için bk. Mehmet Eren, “Kur’ân ve Sünnete Göre Sıla-i Rahmin Önemi”, İslam Hukuku Araştırmaları Dergisi 12 (2008), 369-

372. 



 
 

 
 Kişilik İnşâsında Hadislerin Önemi: el-Edebü’l-Müfred Örneği 

 

 

 
 
 
129 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

ve bunun öğelerinden olan ideal benlik tasarımı ve pozitif ruh sağlığı günümüz eğitiminin de 
amaçları arasında yer alır.48 

“Allah’a ve âhiret gününe iman eden komşusuna eziyet etmesin.”49 hadisinde, iki iman esasıyla 
birlikte komşuya iyi davranmak gibi ahlâkî ve sosyal sorumluluklardan bahsedilmesi, onun 
önemini gösterir. Zira iman, davranışların oluşumuna ve gelişimine yol açan bir şuur üretir. Bu 
bilinç, ibadetler ve salih amellerle takviye edildiğinde güzel ahlâk ve davranışlar şeklinde 
tezahür edecektir.50 Kişinin ailesi ve akrabalarından sonra, en fazla iletişim halinde oldukları 
insanlar komşularıdır. Hatta komşunun mekân itibariyle yakınlığı acil bir gelişmede onun yerini 
akrabanın da önüne geçirebilir. Büyükler gibi çocukların komşularıyla güçlü bir iletişim içinde 
olmaları hepsini daha mutlu kılacak, şahsiyetin gelişmesine olumlu katkıda bulunacaktır. Nisâ 
suresinde ihsanda bulunulması gerekenler içinde yakın-uzak komşunun ifade edilmesi, onların 
ehemmiyetini göstermektedir.51 Bilhassa komşuluğun çocuklar için oyuna, yetişkinler için 
yardımlaşma ve paylaşmaya sebep olması büyük bir lütuftur. Komşularla iyi ilişkiler 
geliştirildiğinde kişiler, birbirlerine dünyevî ve uhrevî alanda katkı sağlayacaklardır. “Cebrail 
daima komşuyu tavsiye etti ve onu mirasçı kılacağı”52 ve “Allah’a ve ahiret gününe inananlar, 
komşusuna iyilikte bulunsun...”53 rivayetleri İslâm’ın komşuya verdiği yeri göstermektedir. Yine 
“Allah yanında arkadaşın en hayırlısı, arkadaşına hayırlı olan; komşuların en hayırlısı ise komşusuna 
hayırlı olandır.”54 rivayeti onların değerine delildir. Böylece Buhârî, bireyin kişiliğinin 
şekillenmesinde en yakından başlayıp yayılan bir zincirin daha belirleyici olduğunu 
göstermektedir. Kitapta, insanın kişiliğine biçim veren kişi ve topluluklardan sonra, beraber 
yaşamayı destekleyen ve insanda olması gereken edebe ve ahlâka dair hadisler aktarılmaktadır.  

3. Şahsiyetin Tekâmülünde Gerekli Olan Ahlâkî Değerler 
Ahlâkî gelişim, sadece söz (kâl) ile değil, söz ve davranış (hâl) birlikteliği ile sağlanabilir. Hz. 
Peygamber, hayatı boyunca güzel ahlâkı hem sözlü hem fiili olarak örneklemiş; ayrıca sürekli 
olarak Allah’tan ahlâkının en üstün mertebeye ulaşması için niyazda bulunmuştur. Aslında her 
birey, insan-ı kâmil olma adayıdır. Zira insanoğlu bu kabiliyette yaratılmıştır. Bu nedenle 
yeteneğini ortaya çıkaran insanlar, insan-ı kâmil makamına ulaşabilirler. Haddizatında Allah 
Resulü mekârim-i ahlâkı tamamlamak üzere gönderilmiş ve insan-ı kâmil vasfını en ideal 
şekilde temsil etmiştir. Başka insanlar da Resûlullah’ın temsil ettiği mekârim-i ahlâkı elde 
edebildikleri oranda insan-ı kâmil derecesine yaklaşırlar.55 

                                                                                 
48  Hacer Ev, “Hadislere Göre Din Eğitiminin Amaçları (el-Edebü’l-Müfred Örneği)”, Dokuz Eylül Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

24 (2006), 103.  
49  Buhârî, “Edeb”, 31; Müslim, “Îmân”, 75. 
50  Osman Oral, “İmânın Sosyal Hayatta Tezâhürleri -Doğruluk, Güzel Ahlak, Sevgi ve Kardeşlik-” Bilimname 27/2 (2014), 172. 
51  en-Nisâ 4/36. 
52  Buhârî, el-Edebü’l-müfred, 56. Elbânî, hadis hakkında sahih hükmünü vermiştir. 
53  Buhârî, el-Edebü’l-müfred, 56. Elbânî, hadis hakkında sahih hükmünü vermiştir. 
54  Buhârî, el-Edebü’l-müfred, 61-62. Elbânî, hadis hakkında sahih hükmünü vermiştir. 
55  Necmettin Ergül, “İnsan-ı Kâmil- Güzel Ahlak İlişkisi”, The Journal of Academic Social Science Studies International Journal of Social 

Science 35/1 (2015), 269. 



 
 
 

 Selahattin AYDEMİR 
 

 

 
 
 
130 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Makalenin ilk bölümünde, el-Edebü’l-Müfred esas alınarak kişilik gelişiminde daha etkili olan 
kişilerle ilgili bir tasnif yapılmış ve bu çerçevede kişiliğe etki eden gruplar ele alınmıştır. 
Makalenin bu bölümünde yine aynı kitapta, belli bir ortamda yetişen insanın kendisiyle barışık 
ve uyumlu olmasını temin eden nebevî ahlâk üzerinde durulacaktır. Nebevî ahlâkın en belirgin 
özelliği, söyleme değil eyleme daha fazla değer vermesidir. Tavsiyeden çok fiilin hayata tatbik 
edilmesi, nebevî ahlâkı seçkin ve kıymetli kılmıştır. Kişilik; insanı diğerlerinden ayırt eden 
konuşma, tutum, tavır, yeme-içme hatta şemâil gibi bireyin her türlü iç ve dış dünyasını 
belirleyen özelliklerdir. Bundan dolayı Buhârî’nin kitaba ahlâk yerine edep kelimesini tercih 
etmesinin bilinçli bir seçim olduğu daha önce ifade edilmişti. Buhârî’nin eserine ebeveyn ile 
başlaması irsiyet yönüyle mizaca, yakın-uzak akraba ile devam etmesi toplumsal çevre 
bağlamında karaktere işaret etmektedir. Bu nedenle psikoloji ve sosyolojinin, şahsiyeti daha çok 
mizaç ile karakterin dinamik etkileşimi sonucunda ortaya çıkan bir olgu olarak değerlendirmesi 
dikkat çekicidir.56 Böylece insanoğlu belirli bir fıtrat üzere yaratılmış olsa da şahsiyet, bir süreç 
içinde elde edilmektedir. 

Ahlâkî değerler, şahsiyetin teşekkülünde etkili olan önemli unsurlardandır. İnsan kişiliği, 
kalıtımla gelen yönlerinin yanı sıra, hayatın içinde çeşitli unsurlardan da etkilenerek oluşur. 
Kişilik, bireyin kalıtımı ile yakın-uzak muhitiyle etkileşimine bağlı olarak şekillenir. Bu 
iletişimde en şerefli varlık olan insan; din, ahlâk, eğitim, hukuk, vicdan gibi kuvvet, otorite ve 
metot eliyle daha iyiye ve doğruya yönlendirilmeye çalışılır. Genellikle estetik, doğru 
düşüncenin ve iyi ahlâkın konusu olmakla birlikte, din bunların ötesinde daha geniş bir alanı 
kuşatır. Üstelik İslâm, yaşamın her noktasında dinî ve ahlâkî ödevlerin ayrılmaz birliğini 
vurgulayarak mümini motive eder ve erdemli bir toplum inşasında hedefini ortaya koyar.57 
Aslında edebin ahlâka göre sathi olsa da daha geniş alanı kapsaması, el-Edebü’l-müfred’i muhteva 
olarak zenginleştirmiştir. Eserde, kişilikte olması gereken özellikler ve insanda olması gereken 
erdemler öne çıkarılmıştır. Bu ahlâkî prensiplerin uygulanması, İslâm medeniyeti ve insanlık 
tarihine çok ciddi katkılar sunacaktır. Ahlâk, kâmil bir mümin için şart olduğundan ahlâkî 
görevlerin din eksenli olduğu bilhassa vurgulanır. 

İnsan ile tabiat uzun süreli bir etkileşim içerisinde bulunmakta olup bu etkileşim karşılıklı 
olarak olumlu ya da olumsuz sonuçlar doğurmaktadır. Kişi, yaşadığı doğadan doğrudan veya 
dolaylı etkilenir. Ayet ve hadislerde, insanın varlıkları gözlemlemesi ve yorumlaması 
gerektiğine yapılan vurgu, mevcudatın ilahî varlığın delilleri olarak görülmesine işaret 
etmektedir. İnsanın insan, insanın toplum ile ilişkisi yanında yer, gök, gündüz, gece, bahçe, 
bitki, hurma, dağ, deniz, ufuk, gemi, dane, deve, at, katır, merkep, yağmur, rüzgâr ve tomurcuk 
gibi pek çok varlıkla ilişkisi, insan ile tabiat arasındaki tefekkürün güçlü olmasını tavsiye eder 
niteliktedir.58 “Kesin olarak inananlar için yeryüzünde ve kendinizde Allah’ın varlığına pek çok deliller 
                                                                                 
56  Geniş bilgi için bk. İsa Ceylan, “Kişilik Gelişimi Din İlişkisi”, Din ve Bilim-Muş Alparslan Üniversitesi İslami İlimler Fakültesi Dergisi 2/2 

(2019), 53-55. 
57  Yıldırım, Din-Ahlak Ekseninde Hz. Muhammed, 38-39. 
58  el-Bakara 2/164; Yûnus 10/101; er-Ra‘d 13/3; en-Nahl 16/8, 65; el-Enbiyâ 21/31; el-Hac 22/63; en-Nûr 24/43; er-Rûm 30/50; Yâ-

Sîn 36/77-78; el-Fussilet 41/53; Kâf 50/6-11; el-Kıyâme 75/40; el-İnfitâr 82/7-8; el-Gâşiye 88/17-20. 



 
 

 
 Kişilik İnşâsında Hadislerin Önemi: el-Edebü’l-Müfred Örneği 

 

 

 
 
 
131 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

vardır, görmez misiniz?”59 İlahî emri de insan ve doğada çok fazla delilin olduğuna işarettir. el-
Edebü’l-müfred’de de merkezden çevreye doğru insanlardan sonra sebze bahçesi ile bağa dair 
bab başlıklarına yer verilmesi, insan ile tabiat ilişkisinin kişilik oluşumunda etkisine işaret 
olarak yorumlanabilir.60 Bundan dolayı kişilik oluşumunda insan-doğa ilişkisi önemlidir. 
Böylece âyet ve hadisler insanoğlunun aklı yanında duygularına da hitap etmektedir. Böylece 
Buhârî’nin bu içeriğe sahip rivayetleri naklederek insan ile tabiat ilişkisini vurgulaması, çevre 
ile bilinçli bir ilişki kuranların şahsiyetinin de olumlu etkileneceği şeklinde yorumlanabilir. 
Bilhassa varlıklar âlemi incelendiğinde cansız → bitki → hayvan → insan biçiminde bir 
yükselme ve ilerleme olması, sıralamanın ahsen-i takvîm ve eşref-i mahlûkat olan insanla doğa 
arasındaki münasebetine işarettir.61 

Tabiat, bireyin yalnızca dış dünyasıyla değil iç dünyasıyla da düzenli bir ilişki kurmasına imkân 
tanıyarak özüne yönelmesini ve böylece içsel dengesini tesis etmesini mümkün kılar. Hayatta 
düzen temin edildiğinde birey ruhunu besler, yaşamın tadına varır. Kişi, diğer varlıklarla 
iletişiminde belirli bir zamana kadar edilgen iken ergenlik döneminden itibaren etken 
pozisyondadır. Bireyin insan ve tabiat ile iyi ilişki kurması, kişilik gelişimine pozitif etki edeceği 
gibi kişi olumlu yönlerini geliştirdiğinde sosyal hayata daha fazla katkı sağlayacaktır. Bu 
bağlamda Buhârî’nin eserinde “Müslüman, kardeşinin aynasıdır.”62 şeklinde bir bâb başlığı atması 
dikkate değerdir. “Zevke ve mizaha dikkat etme, insanı affetme, gülümseme, danışma, 
selamlaşma” gibi bazı ahlâk hadislerinin ardından “Mizanda, güzel ahlâktan daha ağır basan bir şey 
yoktur.”63 rivayetine yer vermesi konuyu özetlemektedir. Daha sonra “Cömert olma, cimrilikten 
kaçınma, kıskançlıktan uzak durma, hayırlı mala sahip olma ve ihtiyaç sahiplerine yardım etme” gibi 
ahlâkî özelliklerin önemini anlatan hadislere yer verilmektedir. Akabinde “Ahlâkını 
güzelleştirmesi için Allah’a dua eden kimse” bab başlığı ile kişinin daha erdemli olması için 
yaratıcıya yakarışta bulunmasının önemi vurgulanmaktadır.64 Buhârî, İslâmî bakış açısına göre 
olumlu değerlerin listesini sunmakta olup hadislerin analizi yoluyla bu olumlu değerlerin ne 
ölçüde yer aldığının tespit edilmesine imkân sağlamaktadır.65 

Ahlâk, huzuru da hedeflediği için tüm bireyleri kapsayan, genel kabul ve uzlaşıya dayalı olarak 
insanlar arası ilişkileri düzenler. Toplumsal huzur ve güvenin sağlanması için, ahlâkî değerler 
konusunda herkesin üzerinde uzlaşabileceği ortak noktaların bulunması önemlidir. Zira her 
insan farklıdır. Bir kısmı doğuştan gelen bir kısmı ise çevresi ile iletişimi ile şekillenen ve onu 
başkalarından farklı kılan kişilik özellikleri vardır. Kişilik, süreç içinde uzun bir zamanda ortaya 
çıktığı için bireyin kendi eğiliminin canlı ve dinamik bir bütünü olarak açıklanır.66 Bu konuda dil 

                                                                                 
59  ez-Zâriyât 51/20-21. 
60  Buhârî, el-Edebü’l-müfred, 122-125. 
61  Hayati Hökelekli, Değerler Psikolojisi ve Eğitimi (İstanbul: Timaş Yayınları, 2011). 
62  Buhârî, el-Edebü’l-müfred, 125. 
63  Buhârî, el-Edebü’l-müfred, 142. Elbânî, hadis hakkında sahih hükmünü vermiştir. 
64  Buhârî, el-Edebü’l-müfred, 160. 
65  Abdullah b. Muhammed el-Gudûnî, “Kıymetü’l-İcâbiyye fi’l-Ehâdîsi’n-Nebeviyye el-Müstenbata min Kitâbi’l-Edebi’l-Müfred li’l-

İmâm el-Buhârî ve Tasavvur Muktarah li Tedrîsihâ”, Mecelletü’l-Bahsi’l-İlmî fî’t-Terbiyye 20 (2019), 112. 
66  Erol Güngör, Ahlak Psikolojisi ve Sosyal Ahlak (İstanbul: Ötüken Yayınları, 1995), 12. 



 
 
 

 Selahattin AYDEMİR 
 

 

 
 
 
132 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

daha belirleyici olduğu için eserde “Sert ve kaba dilli olmama, lanet ve nefret etmekten uzak 
durma, laf taşımama, sözü ifşa etmeme, ayıplamaktan kaçınma, övmede ifrata kaçmama, 
kendini övmeme” gibi güzel sözlü olma ve kötü kelamdan kaçınmanın önemine dair hadisler 
nakledilmektedir.67 Yüce Allah’ın Hz. Musa’ya Firavun ile diyaloğunda kavl-i leyyini tavsiye 
etmesi,68 Resûlullah’a kaba söz söyleyen Yahudilere Hz. Âişe’nin benzer ifadelerle cevap vermesi 
üzerine “Ey Âişe! Yavaş ol, yumuşak davran, sert hareket ve çirkin sözden sakın!”69 buyurması kişiliği, 
ahlâkî değerler üzerine inşa etmenin öneminde dilin fonksiyonunu göstermektedir.  

İnsanlar arasında zekâ, kişilik özellikleri ve değer anlayışı gibi bazı bireysel farklılıklar ve 
böylece birini diğerinden ayırt eden özellikler vardır. Bireyin sosyalleşmesi, medenî ilişkiler 
geliştirmesi, uyumlu olması gibi konularda aralarında bazı farklılıklar olabilir. Bu tür çeşitliliğin 
olması ortak paydayı ihmal etme anlamına gelmez. Buhârî de “İkramda ve ziyarette bulunma, 
büyüklere saygı ve küçüklere sevgi, merhametli olma, hayvan sever olma” gibi bab 
başlıklarında aktardığı rivayetlerde kişilerin taşıması gereken birtakım özelliklerini 
belirtmektedir.70 Buhârî, büyüklere saygı gösterilmesine dair birçok bölüm ayırmıştır. Bunların 
bazıları şunlardır: “Büyüğün fazileti”, “Büyüğe hürmet”, “Konuşma ve soru sormada büyüğün 
başlaması”. Küçüğün büyüğe saygı göstermesi her zaman gerekli olmakla birlikte, burada asıl 
önem verilen nokta ev içinde veya aynı aile fertleri arasında büyüğe saygıdır.71 Ayrıca ikili 
ilişkilerde yaşlılara saygı, çocuklara sevgi gibi temel ilkeler ihlal edilmemeli, bu durum söz ve 
davranışa yansımalıdır. Yine insan utangaç hatta içine kapalı bir tabiatı olsa da başkalarını 
ziyaret etmesi veya iade-i ziyarette bulunması gerektiği anlaşılmaktadır. İnsana, hayvana ve 
bitkiye verilen kıymetin göstergesi olan merhamet duygusunu, her zaman ve mekânda 
hissettirmek gerekmektedir. 

İnsan, ahlâkî temelde kendini keşfedip olgunlaştığında, zamanla sosyalleşerek toplumu 
harekete geçirecek bir kapasiteye ulaşabilir. Bedensel ve ruhsal açıdan gelişen insan, ahlâkî 
açıdan da gelişimini tamamlayabilir. Bu ahlâkî olgunluğa ulaşmış olan insandan sıkıntılara karşı 
sabredip direnç göstermesi, olumsuz diyalog ve tartışmalardan uzak durarak insan onuruna 
yakışmayan kötü ve kaba sözlerden kaçınması, insanlar arasındaki anlaşmazlıkları ve 
küskünlükleri onarıp düzeltecek tutum sergilemesi ve doğru tavır alması beklenir.72 Hayatta 
belli bir ahlâkî seviyeye ulaşılırsa mutluluk, sükûnet ve ferahlık kendiliğinden meydana 
gelecektir. Bu durumda kişi hem kendini hem toplumunu diğerlerinden seçkin görmeden, 
nesebini ve milletini sevmesi gibi tabi bir duygu gelişecektir. Yani ahlâkî bilince bağlı bir 
olgunluk gelişirse bu, yaşadığı toplumu etkileyecek ve doğal olarak kişinin kendisini 

                                                                                 
67  Buhârî, el-Edebü’l-müfred, 161-178. 
68  Tâ-Hâ 20/44. 
69  Buhârî, el-Edebü’l-müfred, 162. Elbânî, hadis hakkında sahih hükmünü vermiştir 
70  Buhârî, el-Edebü’l-müfred, 178-198. 
71  Muhammed b. Nâif el-Mutayrî, el-Kiyemü’l-üseriyye el-külliyye fî Kitâbi’l-Edebi’l-Müfred li’l-İmâm el-Buhârî (Medîne: el-Câmiatü’l-

İslâmiyye, ts.), 2960. 
72  Buhârî, el-Edebü’l-müfred, 200-226. 



 
 

 
 Kişilik İnşâsında Hadislerin Önemi: el-Edebü’l-Müfred Örneği 

 

 

 
 
 
133 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

sevindirecektir. Bu yüzden nesebini ayıplama gibi tefrite kaçma veya zulmeden topluma destek 
verme gibi ifrata kaçma ahlâken uygun değildir.73 

Gösterişten uzak, mütevazı ve alçakgönüllü bir yaşam, israfı önleyeceği gibi sosyalleşmeye de 
katkı sağlayacaktır. “…Yiyiniz, içiniz ama israf etmeyiniz…”74 âyetinde ifade edildiği üzere israf, dinî 
yasaklar içerisinde yer alan ahlâkî ilkelerdendir. İsraf, harcama sınırının aşılması anlamına 
geldiğinden az-çok, küçük-büyük veya önemli-önemsiz her türlü savurganlığı kapsar. Örneğin 
miktarına bakılmaksızın gereksiz elektrik yakmanın ya da su kullanmanın israf olduğu bilincine 
ulaşan insan daha makul davranışlar sergileyecektir. Allah Resulü’nün terbiyesinden geçen 
Huzeyfe’nin (ö. 36/656) ölünün kefeninde bile israftan kaçınması, meşru olanı göstermesi 
açısından kıymetlidir.75 “Malı israf etmenizi hoş görmezdi.”76 rivayeti israfın, sadece yeme ve içme 
ile sınırlı olmadığının, onlarla birlikte her çeşit ev eşyasına kadar geniş bir çerçeveyle ilintili 
olduğunun delilidir. Savurganlıktan kaçınma, insanı merkeze alan düşünceyle yakından ilgilidir. 
Zengin ya da fakir ayrımı olmadan buna riayet edilmesi ve zenginlerin fakirin hakkını vermesi, 
insanlar arasında muhabbeti, hayatta da birliği geliştirecektir. Bu şuur oluştuğunda zulmeden 
ve zulme uğrayanlar zamanla azalacak hatta minimize olacaktır. Hz. Peygamber’in zulmü 
karanlığa benzetmesi ve mazlumun ettiği duanın kabul olunacağını ifade etmesi, güzel ahlâk ile 
bezenmiş kişilerin başkalarının haklarına saygı göstereceklerini göstermektedir.77 

İslâm, insanın maddî ve manevî varlığını bütüncül bir yaklaşımla ele alarak ruhun korunması 
için sahih dinî bilginin; bedenin muhafazası için de sağlık ve sıhhatin önemini vurgulamaktadır. 
Yaşam acı ve tatlı yönüyle bir bütün olarak devam etmektedir. Modern yaşam anlayışı kişiye 
maddî imkânlar sunarak konfor alanını genişletirken özellikle hayatının getirdiği geçim 
sıkıntısı, sağlıklı beslenememe gibi güçlükler yanında gerginliğe bağlı farklı ruhsal ve psikolojik 
rahatsızlıklara da sebep olmaktadır. Hz. Peygamber’in “Kaybetmeden önce kıymetini bilmesini 
istediği” değerlerden birisi olan sağlık, bazen farkında olmadan yitirilmektedir.78 Sağlıkla ilgili 
sorunlarla yüz yüze kalmış olan insanların manevî yönden desteklenmesi gerekmektedir. “Kim 
bir hastayı ziyaret ederse rahmete dalmış olur. Oturursa rahmet içinde karar kılmış olur.”79 rivayetinde 
ifade edildiği üzere hasta ziyaretine özen gösterilmesi gerekir. Zira bu tür ziyaretler insanlar 
arasında saygı ve sevgiyi geliştirecektir. Allah, hastayı ziyaret eden kullarının üzerine, melekleri 
vasıtasıyla melekleri indirir. Bu ziyaretlerde insan ya faydalı söz söylemeli ya da öyle bir sözü 
dinlemeli, böylece vaktini en güzel şekilde değerlendirmiş olur.80 Allah Resulü “Sizden biriniz 
kardeşini sevdiği zaman onu sevdiğini, ona bildirsin.”81 ifade ederek bunun dile getirilmesini de talep 
etmektedir. Yakın ya da uzak akraba, komşu gibi geniş bir camiada ayrım yapmadan 

                                                                                 
73  Buhârî, el-Edebü’l-müfred, 203-204. 
74  el-A‘râf 7/31. 
75  Buhârî, el-Edebü’l-müfred, 252. Elbânî, hadis hakkında zayıf hükmünü vermiştir 
76  Buhârî, el-Edebü’l-müfred, 226-227. Elbânî, hadis hakkında sahih hükmünü vermiştir. 
77  Buhârî, el-Edebü’l-müfred, 243-244. Elbânî, hadisler hakkında sahih hükmünü vermiştir. 
78  Buhârî, “Rikâk”, 1. 
79  Buhârî, el-Edebü’l-müfred, 270. Elbânî, hadis hakkında sahih hükmünü vermiştir. 
80  Kandemir, el-Edebü’l-müfred Tercüme ve Şerhi, 17. 
81  Buhârî, el-Edebü’l-müfred, 279. Elbânî, hadis hakkında sahih hükmünü vermiştir. 



 
 
 

 Selahattin AYDEMİR 
 

 

 
 
 
134 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

gerçekleşecek bu ziyaretler, kişiler arasında ülfet ve ünsiyeti geliştireceği gibi üstenci 
yaklaşımların da panzehirlerinden olacaktır. Zaten Resûlullah’ın “Kibirli, hakkı çiğneyen ve 
insanları küçük görendir.”82 şeklinde buyurması ziyaretleşmenin değerini göstermektedir. 

Ahlâkî prensipler içinde büyük bir öneme haiz olan değerlerden biri, utanma ve hayâ hissidir. 
Hadiste imanın en üst şubesi olarak tevhidin, en alt derecesi olarak yoldaki ezayı 
uzaklaştırmanın ifade edilmesinden sonra hayâdan bahsedilmesinde büyük bir hikmet vardır.83 
Sahâbenin “Resûlullah’ın hayâsı, odanın köşesine çekilmiş bakireden daha fazlaydı…”84 ifadesi ile haya 
duygusunun zirvesinde olduğunu belirttiği, Hz. Peygamber’in “…Hayâ imandan bir şubedir.”85 
buyurması da bu gerçeği perçinlemektedir. Hayâ sahibi insan doğrudan sosyal hayata önemli 
katkılar sunacaktır. Toplumsal düzen için tehlike ve tehdit oluşturmayacak düzeydeki 
yanlışlıklara müsamahalı olmak gerekecektir. Din, sahibini şiddete sevk etmeyen, ahlâk ve 
edebe aykırı olmayan farklı fikir ve düşüncelere müsamahalı olmak gerektiğini vurgular. Bu 
sebeple Allah Resulü, hayâ ve tolerans bağlamında sahâbîyi takdir etmektedir. Resûlullah’ın, 
sahâbeye “Allah sende olan iki huyu sever.” ifadesi üzerine onların ne olduğu sorulunca 
“Müsamaha ve hayâ”86 cevabını vermektedir. Bu iki haslet, birbiriyle irtibatı yanında bireyler 
arası ilişkilerde toplumsal uyumu güçlendiren, ahlâkî erdemlerin oluşumunda temel rol 
oynayan değerler olduğu için onların bireysel ve toplumsal önemini de göstermektedir. Böyle 
güzel bir zemin sağlandığında bireylerin birbirlerine karşı sevgi ve muhabbetlerini artırmak 
adına hediyeleşme de gerçekleşecektir. Hz. Peygamber’in “Hediyeleşme ile karşılıklı sevgiyi 
artırınız.”87 ifadesi bu açıdan kıymetlidir. Hediyeleşme irfanı gelişen kişiler, muhabbet ile 
birbirlerine hayır dua da edeceklerdir. İnsanın bizatihi kendisi için niyazda bulunması gibi 
başkaları için yakarışta bulunması da ahlâkî bir erdemdir. Buhârî’nin “Kendisinden Başkasına 
Niyazda Bulunanın Duası”88 adını verdiği bab başlığı bu vasfı teşvik etmektedir. Dualar ederken 
salavat aracılığıyla Allah Resulü’ne de yer vermek müminin ahlâkî bir vazifesidir. “Kim bana 
salât getirirse Allah da ona on defa merhamet eder ve onun on cezasını bağışlar.”89 rivayeti Resûlullah’a 
salavat getirmenin önemine işarettir. 

Gelenek ve göreneğin idrakiyle biçimlenen ahlâk, İslâm medeniyetinin ilerleme ve gelişmesinin 
de temel dayanağını oluşturur. Bir toplum böyle şekillendiğinde, ahlâk ile maddî ve manevî 
yönü güçlü uygarlıklar doğal olarak kurulacaktır. Tesiri bu kadar yüksek olan ahlâkî meseleleri 
bir makale imkânları ölçüsünde tek tek incelemek mümkün değildir. Bu durum göz önünde 
tutularak el-Edebü’l-müfred’de nakledilen rivayetlerde öne çıkan diğer birtakım ahlâkî değerleri 
başlıklar halinde vermekle yetinilecektir. Bunlar: Dedikodu,90 misafirperverlik, ayıpları örtme, 
                                                                                 
82  Buhârî, el-Edebü’l-müfred, 286. Elbânî, hadis hakkında sahih hükmünü vermiştir. 
83  Buhârî, “Îmân”, 2; Müslim, “Îmân”, 58. 
84  Buhârî, el-Edebü’l-müfred, 308. Elbânî, hadis hakkında sahih hükmünü vermiştir. 
85  Buhârî, el-Edebü’l-müfred, 308. Elbânî, hadis hakkında sahih hükmünü vermiştir. 
86  Buhârî, el-Edebü’l-müfred, 302. Elbânî, hadis hakkında sahih hükmünü vermiştir. 
87  Buhârî, el-Edebü’l-müfred, 306. Elbânî, hadis hakkında sahih hükmünü vermiştir. 
88  Buhârî, el-Edebü’l-müfred, 312. 
89  Buhârî, el-Edebü’l-müfred, 335. Elbânî, hadis hakkında sahih hükmünü vermiştir. 
90  Buhârî’nin “İnsanın, dedikoduyu amaçlamadan falan kişi kıvırcık saçlı, siyahî ya da uzun, kısa diye bireyin vasıflarına dair kelam etmesi” 

şeklinde attığı bab başlığı dedikodunun ne olmadığıyla ilgili yaptığı izah önemlidir.  



 
 

 
 Kişilik İnşâsında Hadislerin Önemi: el-Edebü’l-Müfred Örneği 

 

 

 
 
 
135 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

övme ve yerme ifadelerine dikkat etme, eğlenmede haddi aşmama, ad vermede titizlik,91 şiiri 
içeriğe göre değerlendirme,92 sırrı açığa çıkarmama, aksırmada hamd etme ve teşmît 
(yerhamükâllah), esnemede âdâb, selamı yayma,93 bir mekâna veya insanın yanına girerken izin 
isteme, oturma ve uyku edebi, sünnet töreni gibi konularda âdâb-ı muaşeret ile ilgili hadisler. 
Bu başlıklar incelendiğinde nebevî ahlâk kurallarının, bazı özel uygulamalar dışında evrensel 
ahlâk ilkelerini de kapsadığı görülmektedir. İnsan ve toplulukların fazilete ve rezîlete dair 
davranışları bilerek değerler manzumesi çerçevesinde kenetlenmesi doğal olarak özlenen 
toplumsal huzura da vesile olacaktır. Zira Gazâlî’nin ahlâk tarifinde “Nefiste kök salan kuvvenin 
hiçbir fikrî zorlamaya gerek duymadan fiillerin rahatlıkla oradan sadır olması”94 şeklinde 
açıklaması gibi değerler insanın kişiliğini şekillendirdiğinde sosyal bütünlüğü de beraberinde 
gelecektir. Yani ahlâkın içselleştiği bir şahsiyet, bir zorlama olmadan ahlâkî davranışlar 
sergiler. Şahsiyet oluştuğunda beraberinde ahlâka uygun ameller de bir zorlama olmaksızın 
gerçekleşecektir. el-Edebü’l-Müfred’de şahsiyeti şekillendiren insanî yöne dikkat çekilmesi, Hz. 
Peygamber’in insanlığa örneklik teşkil eden bir şahsiyetin biyografisi olarak değerlendirilir.95 

Ahlâkî davranışların bir bütünün birbirinden ayrılmaz parçaları olduğu şuuruna ulaşmak 
gerekir. el-Edebü’l-müfred’de bireyin ahlâkında aile, yakın çevre, komşu, misafirlik, ibadet etme 
ve hayvanlara karşı birtakım ahlâkî vazifeler şeklinde bir taksime gidilmekle birlikte bu 
görevlerin tamamıyla hayata yansıtılması gerektiği beklenmektedir. Bu bütünlük, İslâm ahlâkı 
biçiminde adlandırılarak başka millet ya da kültürde olan başlıca ve müşterek ahlâktan yaptırım 
yoluyla ayrılmaktadır. Ahlâkî ilkeler, tek başına insanı faziletli kılmaz; ancak dinî duyarlılıkla 
desteklendiğinde, kişide var olanı kuvveden fiile dönüştürür. Kuşkusuz, her toplumda güzeli, 
doğruyu ve iyiyi seçme, insanın fıtratında bulunduğundan belli ölçüde bir benzerlik vardır. 
Bununla birlikte din, yazıcı melekler aracılığıyla söz ve davranışları kayıt altına alarak ecir ve 
ceza ile takviye ettiğini bildirerek İslâm ahlâkını daha etkin kılmaktadır. Bundan dolayı, 
Buhârî’nin kitabında modern ilme paralel olarak, kişinin doğasından gelen eğilimler ile 
çevresindeki insanlarla kurduğu iletişim, İslâm’ın ahlâkî değerleriyle bütüncül biçimde ele 
alındığında, ideal bir kişilik gelişebilir. Her insan, özel ve farklı olduğu için şahsiyetinde belirli 
bir öznellik olmakla birlikte İslâm’ın tayin ettiği ahlâkî öğretiler hayata tatbik edildiğinde, ortak 
paydalar genişler. İnsanın, dışarıdan gelen etkileri bahane ederek kullanacağı gerekçeler 
üretmesi ne makul ne de kabul edilebilir bir tutumdur. Böylece Buhârî’nin, ahlâka dair modern 
dönemin sürecine ve bulgularına yakın bir çalışma sunması, büyük bir değer taşımaktadır. Dinî 
emir ve yasakların genelinin ahlâkî tekâmülü hedeflemesi, müminin kişiliğini Hz. Peygamber’in 

                                                                                 
91  Edebü’l-müfred’de çok fazla ele alınan bu meselede bilhassa inanca ve ahlâka aykırı olan hitap, ad, lakap ve künyelere özen 

gösterilmesini gerektiği vurgulanmaktadır. Buhârî, el-Edebü’l-müfred, 429-460. 
92  Manevî değerlere, inanç esaslarına ve Allah Resulü’ne yönelik alay ve kaba söz gibi yanlış ve kötü misallerle ilgili gösterilen 

reaksiyondan dolayı bazen şiire bazen de şaire karşı olumsuz değerlendirmeler yapılmaktadır. Buhârî’nin “Güzel söz gibi şiirin de 
güzeli ve çirkini vardır.” şeklinde attığı bab başlığı bu yönden değerlidir. Buhârî, el-Edebü’l-müfred, 465. 

93  Kişiler arasında saygı ve sevginin ilk adımı konumunda olan, esenlik ve afiyet anlamı taşıyan selam konusuna ayrıntılı işlenmesi 
onun ehemmiyetini göstermektedir. Buhârî, el-Edebü’l-müfred, 545-591. 

94  Hüccetü’l-İslâm Ebû Hâmid Muhammed el-Gazzâlî, İhyâ’ü ‘ulûmi’d-dîn (Beyrût: Dârü’l-Ma‘rife, ts.), 3/53. 
95  Ahmed Zîb, “Mebde’ İnsâniyyat el-İnsân min Hilal el-Adab el-Müfred li-l-İmâm el-Buhârī: Müvâzene Tahlîliyye beyne el-

Mu‘âlece el-Nebeviyye ve-l-Mükârabât el-Felsefiyye el-Hadîse”, Câmiatü’l-Vasl (Birleşik Arap Emirlikleri), March (2023), 24. 



 
 
 

 Selahattin AYDEMİR 
 

 

 
 
 
136 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

örnek ahlâkıyla tezyin etmesini daha anlamlı ve değerli kılmaktadır. Her din ve medeniyetin 
kendi inanç ve dünya görüşüne uygun olarak bir ahlâkî sistem geliştirdiği bilinen bir gerçektir. 
İslâm’ın da kendine özgü bir ahlâk öğretisi oluşturduğu anlaşılmaktadır.96 Bu öğretinin en güzel 
temsilini ise Allah Resulü gerçekleştirmektedir.  

Sonuç ve Öneriler 
Kur’an’da Hz. Peygamber, vahyi insanlara tebliğ ederek onları dalaletten kurtaran kişi olarak da 
tanımlanır. Allah Resûlü’nün, ashabını en güzel şekilde eğitip terbiye ederek mümtaz bir nesil 
yetiştirdiği görülmektedir. Hatta sahâbe arasında meydana gelen sorunlar, ona müracaat 
edilerek ilahî vahiy ışığında nebevî bir tarz ile çözüme kavuşturulmaktadır. Böylece 
Resûlullah’ın söz ve fiilleri toplum içinde canlı ve dinamik bir şekilde karşılık bulduğu 
anlaşılmaktadır. Temel hadis kaynaklarındaki rivayetler ve ahlâk alanında müstakil olarak 
yazılan eserler incelendiğinde, İslâm’ın ahlâk anlayışının teoriden ziyade pratiğe dönük 
konulara odaklandığı anlaşılmaktadır. Bununla birlikte İmam Buhârî’nin el-Edebü’l-müfred adlı 
eserine çağdaş ilimlerin kişilikte belirleyici temel faktörler olarak kabul ettiği aile ve çevreyle 
başlaması dikkat çekicidir. Psiko-sosyal incelemeler kişiliği irsiyet ve toplumsal muhite bağlı 
olarak insanın geliştirdiği ilerlemeler olarak izah etmektedir. Buhârî’nin yaklaşık 12 asır önce 
kaleme aldığı ve Müslüman camiada ahlâk sahasında ana kaynak görülen el-Edebü’l-müfred isimli 
kitabına, aile ve akrabaları merkeze alan bir girişle başlaması dikkate değer bir husustur. Buhârî 
âdâb ve ahlâkla ilgili rivayetleri derlediği bu eserinde, bab başlıklarında kendi fıkhî anlayışını 
yansıttığı için belli bir sistematik dâhilinde konuyu ele aldığı şeklinde bir yorum yapılabilir. 
Buhârî’nin, kitaba anne ve babanın önemini ele alarak başlaması; ardından yakın akraba, 
azatlılar, evlatlar, komşular, öksüzler, köleler, hizmetkârlar ve diğer insanları konu edinerek, 
yakından uzağa doğru zincir halkası misali bir sıralama yapması dikkat çekicidir. Bu yaklaşım, 
kişiliğin gelişiminde yüz yüze iletişim kurulan kişilerin, bireyin şahsiyeti üzerinde daha fazla 
etkiye sahip olduğu yönünde bir tespit yapılmasına imkân tanımaktadır. 

Ahlâk daha çok toplumsal normlara, edep ise bireyin kendisine ve çevresine karşı tutumlarına 
işaret etmektedir. Edebin, ahlâka göre daha yüzeysel olmakla birlikte daha geniş bir çerçeveyi 
kapsaması sebebiyle, Buhârî’nin kitabına bilinçli bir adlandırma yaptığı yorumu yapılabilir. 
“İçecek, yiyecek, elbise, iyilik, edeb, izin isteme ve dualar” gibi konularda teferruatlı kabul 
edilecek rivayetleri eserine alması da bu görüşü desteklemektedir. Bu durum, Buhârî’nin, edepli 
ve ahlâklı bir şahsiyet inşasında söz ve davranışlara bütüncül bir perspektiften yaklaşılması 
gerektiğini ortaya koyduğunu göstermektedir. Allah Resulü’nün edep ve ahlâkla ilgili 
sünnetlerini her müminin tek tek hayata tatbik etmesi, İslâm ümmeti içerisinde ahenkli bir 
beraberliğe kaynaklık edecektir. Bundan dolayı el-Edebü’l-müfred’de yer verilen aile ve akraba 
münasebetleri, komşuluk hakları, misafirlik, ziyaret etme, iyilik yapma, kendine hâkim olma, 
güzel konuşma, edepli oturma, hediyeleşme, aksırma ve esneme gibi âdâba ve ahlâka dair pek 
çok alanda sünnete uygun hareket etmek çok önemlidir. Böylece insanın ahlâkî ilkeleri ifa 
                                                                                 
96  Bünyamin Erul, “Güzel Ahlakı Tamamlayan Hz. Muhammed (sas)” Asr-ı Saadet Dünyası (14) Hz. Peygamber’in (sas) Ahlakı, Ed. 

Adnan Demircan (İstanbul: Siyer Yayınları, 2020), 59. 



 
 

 
 Kişilik İnşâsında Hadislerin Önemi: el-Edebü’l-Müfred Örneği 

 

 

 
 
 
137 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

etmesiyle eksiklikler ve yanlışlıklar giderilecek, doğru davranışların tatbik edilmesiyle insanın 
kişiliği ideal seviyeye yaklaşacaktır. 

Erken dönem İslâm kültür ve medeniyetinin sosyal boyutunu ele alan eserlerde verilen 
mesajların, titizlikle ve analitik bir yaklaşımla incelenmesi gerektiği anlaşılmaktadır. Böylece 
toplumsal yapıyı daha sağlam temeller üzerine inşa etme imkânı doğacaktır. Söz konusu olanağı 
sağlayacak öncü kaynakların başında, hadis alanında kaleme alınan eserler yer almaktadır. 
Dolayısıyla bu tür metinler üzerinde farklı boyutları ele alan çalışmalar, geçmiş ile gelecek 
arasındaki bağın düzeyini tespit etme fırsatı sunacaktır. Ayrıntılara vâkıf olabilmek için ise 
kapsamı daha dar ve özel incelemelere ağırlık vermek gerekmektedir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 



 
 
 

 Selahattin AYDEMİR 
 

 

 
 
 
138 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Kaynakça / References 
Ahmed b. Hanbel, Ebû Abdillâh Ahmed b. Muhammed b. Hanbel eş-Şeybânî. el-Câmi‘ li ulûmi’l-İmam Ahmed. 

Mısır: Dârü’l-Fellâh, 1430/2009. 
Atav, Nephan. “Şahsiyetin Gelişiminde Aile Çevresinin ve Ailedeki Gerginliklerin Etkileri”. Ankara 

Üniversitesi Siyasal Bilgiler Fakültesi Dergisi 10/4, (1955), 134-149. 
Bağcı, H. Musa. Beşer Olarak Hz.Peygamber. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2022. 
Buhârî, Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm el-Cu‘fî. el-Câmi‘u’s-sahîh. thk. Muhammed Züheyr b. Nâsır. 9 Cilt. 

Lübnân: Dârü Tavkü’n-Necât, 1422. 
Buhârî, Muhammed b. İsmâîl b. İbrâhîm el-Cu‘fî. el-Edebü’l-müfred. thk. Semîr b. Emîr ez-Züheyrî. Riyâd: 

Mektebetü’l-Me‘ârif, 1419/1998. 
Brown, Daniel. İslam Düşüncesinde Sünneti Yeniden Düşünmek. trc. Salih Özer & Sabri Kızılkaya. Ankara: 

Ankara Okulu Yayınları, 2002. 
Ceylan, İsa. “Kişilik Gelişimi Din İlişkisi”. Din ve Bilim - Muş Alparslan Üniversitesi İslami İlimler Fakültesi 

Dergisi 2/2 (2019), 50-72. 
Çağrıcı, Mustafa. “Ahlâk”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 2/10-14. İstanbul: TDV Yayınları, 1989. 
Çağrıcı, Mustafa. “Edep”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 10/414-415. İstanbul: TDV Yayınları, 

1994. 
Çapcıoğlu, İhsan. “Ahlak Temelli Karakter İnşasında Sosyal Çevrenin Önemi”. Uluslararası Kişilik Ve 

Karakter İnşasında Dinin Yeri Sempozyumu, ed. Yavuz Ünal (Ordu: y.y., 2016), 269-278. 
Çelebi, İlyas. “Sünnet”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 38/153-154. İstanbul: TDV Yayınları, 2010. 
Durmuş, Zülfikar. İnanç, Amel ve Ahlak İlişkisi -el-Ahzâb 33/35. Âyet Bağlamında-. Harran İlahiyat Dergisi 

Özel Sayı (2024), 2-21. 
Ebû Dâvûd, Süleymân b. el-Eş‘as b. İshâk es-Sicistânî. Sünen. thk. Şuayb Arnaût. 7 Cilt. b.y.: Dârü’r-

Risâleti’l-Âlemiyye, 1430/2009. 
Eren, Mehmet. “Kur’ân ve Sünnete Göre Sıla-i Rahmin Önemi”. İslam Hukuku Araştırmaları Dergisi 12 

(2008), 369-380. 
Ergül, Necmettin. “İnsan-ı Kâmil- Güzel Ahlak İlişkisi”. The Journal of Academic Social Science Studies 

International Journal of Social Science 35/1 (2015), 259-270. 
Erul, Bünyamin. “Güzel Ahlakı Tamamlayan Hz. Muhammed (sas)”. Asr-ı Saadet Dünyası (14) Hz. 

Peygamber’in (sas) Ahlakı. Ed. Adnan Demircan. 37-61. İstanbul: Siyer Yayınları, 2020. 
Ev, Hacer. “Hadislere Göre Din Eğitiminin Amaçları (el-Edebü’l-Müfred Örneği)”. Dokuz Eylül Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi 24 (2006), 83-104. 
Fahreddîn Râzî, Ebû Abdillâh Fahrüddîn Muhammed b. Ömer er-Râzî. Mefâtîhu’l-gayb. 32 Cilt. Beyrut: Dârü 

İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, 1420. 
Gazzâlî, Hüccetü’l-İslâm Ebû Hâmid Muhammed. İhyâ’ü ‘ulûmi’d-dîn. 4 Cilt. Beyrût: Dârü’l-Ma‘rife, ts. 
Genç, Mustafa. Sünnet-Vahiy İlişkisi. İstanbul: Beka, 2015. 
Gözütok, Şakir. Hz. Peygamber’in Hadislerinde Eğitim Metodları. İstanbul: Ensar Neşriyat, 2016. 
Gudûnî, Abdullah b. Muhammed. “Kıymetü’l-İcâbiyye fi’l-Ehâdîsi’n-Nebeviyye el-Müstenbata min 

Kitâbi’l-Edebi’l-Müfred li’l-İmâm el-Buhârî ve Tasavvur Muktarah li Tedrîsihâ”. Mecelletü’l-Bahsi’l-
İlmî fî’t-Terbiyye 20 (2019), 111-136. 

Güngör, Erol. Ahlak Psikolojisi ve Sosyal Ahlak. İstanbul: Ötüken Yayınları, 1995. 
Hökelekli, Hayati. Değerler Psikolojisi ve Eğitimi. İstanbul: Timaş Yayınları, 2011. 



 
 

 
 Kişilik İnşâsında Hadislerin Önemi: el-Edebü’l-Müfred Örneği 

 

 

 
 
 
139 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

İbn Ebi’d-Dünyâ, Ebû Bekr Abdullah b. Muhammed b. Ubeyd el-Kureşî el-Bağdâdî. Mekârimü’l-ahlâk. 
Beyrut: Dârü Sâdır, 1999. 

İbn Ebî Şeybe, Ebû Bekr Abdullāh b. Muhammed el-Kûfî. el-Edeb. Lübnan: Dârü’l-Beşâiri’l-İslâmiyye, 
1420/1999. 

İbn Mâce, Ebû Abdillâh Muhammed b. Yezîd Mâce el-Kazvînî. Sünen. thk. Şuayb Arnaût. b.y.: Dârü’r-
Risâleti’l-Âlemiyye, 1430/2009. 

Kandemir, Mehmet Yaşar. el-Edebü’l-müfred Tercüme ve Şerhi. İstanbul: Tahlil Yayınları, 2017. 
Kızıler, Hamdi. “Ahlakî Değerlerin Şahsiyet Oluşumuna Etkisi”. Milli Eğitim 43/204 (2014), 5-17. 
Koca, Suat. Hadis ve Ahlak -Kavram, Kuram, Literatür ve Tasavvur Eksenli Bir İnceleme-. İstanbul: Kuramer, 

2021. 
Kurtubî, Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr. el-Câmi‘ li-ahkâmi’l-Kur’ân. thk. Ahmed el-Berdûnî. 

20 Cilt. Kahire: Darü’l-Kütübi’l-Mısriyye, 1384/1964. 
Müslim, Ebü’l-Hüseyn Müslim b. el-Haccâc b. Müslim el-Kuşeyrî. Sahîh. thk. Muhammed Fuâd Abdülbâkî. 

5 Cilt. Beyrut: Dârü İhyâi’t-Türâsi’l-Arabî, 1374/1955. 
Mutayrî, Muhammed b. Nâif. el-Kiyemü’l-üseriyye el-külliyye fî Kitâbi’l-Edebi’l-Müfred li’l-İmâm el-Buhârî. 

Medîne: el-Câmiatü’l-İslâmiyye, ts. 
Nazlıgül, Habil. “Ahlak Alanında Hadis Kullanımı ve Ahlak-ı Alai’deki Hadisler”, Kınalı-Zâde Ali Efendi 

(1510-1572), Erciyes Üniversitesi Matbaası (1999), 72-82. 
Necati, M. Osman. Hadis ve Psikoloji. çev. Mustafa Işık. Ankara: Fecr Yayınları, 2016. 
Nesâî, Ebû Abdirrahmân Ahmed b. Şuayb b. Alî. Sünen. Kahire: el-Mektebetü’t-Ticâriyyetü’l-Kübrâ, 

1421/2001. 
Oral, Osman. “İmânın Sosyal Hayatta Tezâhürleri -Doğruluk, Güzel Ahlak, Sevgi ve Kardeşlik-” Bilimname 

27/2 (2014), 159-175. 
Sevgili, Hamit. İmâm Buhârî’nin Fıkıh Anlayışı. Diyarbakır: Dicle Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Doktora Tezi, 2015. 
Şah Veliyyullâh ed-Dihlevî, Ebû Abdülazîz Kutbüddîn. Hüccetullâhi’l-bâliga. thk. Seyyid Sâbık. 2 Cilt. 

Beyrût: Darü’l-Cîl, 1426/2005. 
Taberî, Ebû Ca‘fer Muhammed b. Cerîr b. Yezîd. Câmiu’l-Beyân an Te’vîli Âyi’l-Kur’ân. thk. Mahmûd 

Muhammed Şâkir. 24 Cilt. Mekke: Dârü’t-Terbiye ve’t-Türâs, ts. 
Tirmizî, Ebû Îsâ Muhammed b. Îsâ b. Sevre, Sünen. Ahmet Muhammed Şâkir. Mısır: Şirketü Mustafâ'l-

Bâbî'l-Halebî1395/1975. 
Yıldırım, Enbiya. Din-Ahlak Ekseninde Hz. Muhammed. İstanbul: Rağbet, 2007. 
Zehebî, Ebû Abdillâh Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed b. Osmân. Siyeru a‘lâmi’n-nübelâ’. thk. Şuayb 

Arnaût. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1405/1985. 
Zîb, Ahmed. “Mebde’ İnsâniyyat el-İnsân min Hilal el-Adab el-Müfred li-l-İmâm el-Buhârī: Müvâzene 

Tahlîliyye beyne el-Mu‘âlece el-Nebeviyye ve-l-Mükârabât el-Felsefiyye el-Hadîse”. Câmiatü’l-
Vasl (Birleşik Arap Emirlikleri), March (2023), 1-26. 

 

 

 

 



 
 
 

 Selahattin AYDEMİR 
 

 

 
 
 
140 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Orijinallik Beyanı / Declaration of Authenticity  
Çalışma Turnitin programı aracılığıyla değerlendirilmiş olup, intihal tespit edilmemiştir. / The study was 
evaluated through the Turnitin program and no plagiarism was detected. 

Akademik Etik Beyanı / Academic Ethics Statement  
Bu çalışma, akademik etik kurallarına uygun olarak üretilmiştir. Araştırmada sunulan veriler bilimsel 
objektiflikten ödün vermeden okuyucuya nakledilmiştir. Çalışmada kullanılan tüm kaynaklara uygun 
şekilde atıf verilmiştir. Araştırma doküman incelemesine dayalı olduğundan etik kurul onayı 
gerekmemektedir. Araştırmada çeviri ve dil desteği konusunda Yükseköğretim Kurulunun yayınladığı 
etik rehber çerçevesinde ÜYZ araçlarından yararlanılmıştır. 

This study was conducted in accordance with academic ethical guidelines. The data presented in the 
research have been conveyed to the reader without compromising scientific objectivity. All sources used 
in the study have been properly cited. Since the research is based on document analysis, ethical 
committee approval is not required. Translation and language support in the study were provided using 
AI-based tools in line with the ethical guidelines published by the Council of Higher Education. 

İTHAF / DEDICATION / إهداء 
Bu makale, İsrail’in Gazze’deki üniversitelere, okullara, hastanelere, mülteci kamplarına, evlere, camilere 
ve kiliselere düzenlediği vahşi, barbar, insanlık ve hukuk dışı saldırıları nedeniyle hayatını kaybeden 
bilim insanları, öğrenciler, sağlık çalışanları, din adamları, gazeteciler, bebekler, çocuklar ve masum 
sivillere ithaf edilmiştir. İsrail’in iki milyondan fazla Gazzeliyi evlerinden ve topraklarından sürgün 
etmek istemesi insanlık dışıdır. İsrail’in uluslararası hukuka, insan hak ve hürriyetlerine aykırılık içeren 
tüm işgal ve saldırıları suçtur ve bu nedenle yargılanması gerekmektedir.  

This article is dedicated to the scientists, students, health workers, religious officials, journalists, babies, 
children and innocent civilians who lost their lives as a result of Israel’s brutal, barbaric, inhumane and 
illegal attacks on universities, schools, hospitals, refugee camps, homes, mosques and churches in Gaza. 
Israel’s attempt to expel more than two million Gazans from their homes and lands is inhumane. All 
Israeli occupations and attacks that violate international law, human rights and freedoms are crimes and 
therefore Israel must be prosecuted. 

هذه المقالة موجهة إلى العلماء والطلاب وعاملين في مجال الصحة ورجال الدين والصحفيين والرضع والأطفال والمدنيين الأبرياء الذين 

فقدوا حياتهم بسبب الهجمات الوحشية واللاإنسانية وغير القانونية التي شنتها إسرائيل على الجامعات والمدارس والمستشفيات ومخيمات 

جئين والمنازل والجوامع والكنائس الموجودة في غزة. فما تريده إسرائيل من نفي وتهجير أكثر من مليوني فلسطيني من أراضيهم اللا

ومنازلهم هو أمر غير إنساني. إن كافة ما تفعله إسرائيل من هجمات تتنافى مع حقوق الإنسان والحريات والقانون الدولي هي جرائم ولهذا 

تهالسبب يجب محاكما  

Yazarlık Katkısı / Authorship Contribution  
Araştırma tek yazarlıdır. / This research was conducted by a sole author. 

 

 

 

 



 
3023-5820 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi 
Altı Aylık Hakemli Makale, Araştırma ve İnceleme Dergisi  

Vol./Cilt: 3, Issue/Sayı: 2,  ss. 141-166, December/Aralık 2025. 
 

Citation Information/Kaynakça Bilgisi 
Esen, Fatma - Yılmaz, Sevim. “Şeyhülislâm Yahyâ Divan’ında Tasavvufî Remizlerin Kullanılışı: 
Sâkînâme Örneği”. Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SİAD) 3/2 (Aralık 2025), 141-166.  
https://doi.org/10.5281/zenodo.18050243  
 

                                                                                                                                                                  CC BY-NC 4.0  

Şeyhülislâm Yahyâ Divanı’nda Tasavvufî Remizlerin Kullanılışı: Sâkînâme Örneği 

The Use of Sufi Symbols in the Dīvān of Shaykh al-Islām Yaḥyā: The Example of the Sāqī-nāme 
 

Öz  
XVII. yüzyıl şairlerinden Şeyhülislâm Yahyâ’nın (ö. 1053/1644) devrinin edebî 
zevkini yansıtan en önemli eserlerinden biri, Divan’ıdır. Divan’ında yer alan 
Sâkînâme, mesnevi nazım şekliyle yazılmış olup 77 beyitten oluşur ve diğer 
sâkînâmelerden farklı olarak bölümlere ayrılmaz. Şair, Sâkînâme’sini tasavvuf 
yolculuğunun dili olarak ele alır ve şiirine elestbezminin şarabıyla sarhoş olmuş 
kişiyi meyhâneye davet ederek başlar. Ardından kadehi, meyhâne kapısını ve 
kandilini betimler. Daha sonra şarabın niteliklerini sıralar. Ara beyitlerde sâkîye 
hitap eden dizeler yer alır. Eserin sonunda ise şair, mahlasını zikrederek bu 
şiirin sohbet meclislerinde coşku ve teğanniyle okunmasını tavsiye eder. 
Mutasavvıfların geliştirdikleri remizler, bir tür “sır yolculuğu” olarak 
nitelendirilebilecek seyrüsülûkun ifade aracı haline gelmiştir. Tasavvuf, bu 
remizler ve bazen de ıstılahlar aracılığıyla mânevî dünyasını şiire taşımıştır. Bu 
çalışmada zikredilen remizler; ilahi aşk, seyrüsülûk, mürşid, tekke, manevî 
terbiye gibi tasavvufî karşılıklarıyla ilişkilendirilmiştir. Sâkînâme’de “şarap” iki 
yerde geçmekte olup aynı anlamı çağrıştıran mey, peymâne, câm ve bâde gibi 
kelimeler eserin anlam omurgasını oluşturur. Mezkûr kelimeler yirmi dokuz 
yerde; aşk üç; meykede, meyhâne beş, sâkî kelimesi ise on dört kez 
kullanılmıştır. Bu kavramlar, iç içe geçmiş anlamlar taşısa da kavram yakınlığı 
ve bütünlüğü bakımından “şarap”, “sâkî” ve “meyhâne” başlıkları altında 
sınıflandırılmıştır. Zira bu remizler, kendi içinde bir anlam bütünlüğü oluşturur. 
Böyle bir yaklaşım, şairin bu kavramlara yüklediği tasavvufî anlamı 
çözümlemede temel ölçüt olacaktır. Şeyhülislâm Yahyâ’nın Divan’ında 
genellikle dinî-tasavvufî konulara yer vermediği ifade edilmiş ve tasavvufî şiir 
alanındaki katkıları sınırlı sayıda akademik çalışma tarafından incelenmiştir. Bu 
çalışma, Sâkînâme’de şairin tasavvufî remizleri nasıl yorumladığını göstermesi 
ve Divan’ına da yansıyan poetik anlayışını kavrama açısından önemli bir katkı 
sağlamaktadır. Zira Sâkînâ me’de tespit edilen tasavvufî remizlerin Divan’ın 
genel poetik anlayışıyla kavramsal bir bütünlük arz etmesi, şairin dinî-tasavvufî 
konulara yer vermediği yönündeki yaygın kanının yeniden değerlendirilmesini 

 
 

 

Araştırma Makalesi / Research Article 

 

Geliş Tarihi / Arrival Date 

28.10.2025 
 

Kabul Tarihi / Accepted Date 

08.12.2025 
 

Son Revizyon Tarihi / Last Revision Date 

22.12.2025 
 

Yayın Tarihi / Publication Date 

31.12.2025 

 

 

 
Fatma ESEN 

Eskişehir Osmangazi Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Temel İslam Bilimleri Anabilim Dalı Doktora 

Öğrencisi. Diyanet İşleri Başkanlığı, 

Ankara, TÜRKİYE. 

     
 

 

Doç. Dr. Sevim YILMAZ 

Eskişehir Osmangazi Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi 

Temel İslam Bilimleri Tasavvuf Anabilim Dalı, 

Eskişehir, TÜRKİYE. 

     
 

 

 
 

 
 

https://doi.org/10.5281/zenodo.18050243
https://aperta.ulakbim.gov.tr/record/286578
mailto:f.esen1780@mail.com
https://orcid.org/0009-0004-1668-8003
mailto:sevima@ogu.edu.tr
https://orcid.org/0009-0004-7260-3123


 
 
 

 Fatma ESEN - Sevim YILMAZ 
 

 

 
 
 
142 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

gerekli kılmaktadır. Ayrıca Sâkînâme, XVII. yüzyılın edebî zevkini ve tasavvuf merkezli şiir geleneğini 
dönemin estetik anlayışıyla değerlendirmede dikkate değer bir metin olarak öne çıkmaktadır. Metin 
boyunca kullanılan remizlerin sayısal yoğunluğu ve kavramsal bütünlüğü, eserin tematik bir incelemeye 
elverişli yapısını ortaya koymaktadır. Bu durum, mevcut çalışmayı yalnızca bir şarap-sâkî-meyhâne 
tasvirinin ötesine taşıyarak tasavvufî geleneğin sembolik dili hâline getirmektedir. 

Anahtar Kelimeler: Tasavvuf, Divan Edebiyatı, Remiz, Şeyhülislâm Yahyâ, Sâkînâme. 

Öne Çıkanlar  

 Çalışmanın Şeyhülislâm Yahyâ’ya dair tasavvuf alanında az sayıdaki araştırmalardan biri olması 
 Çalışmada Şeyhülislâm Yahyâ’nın tasavvufî yaklaşımına dair bilgiler sunması 
 Divan edebiyatı geleneğinde kullanılan remizlerin tasavvufî manalar sunması 
 Sâkînâme’deki ana remiz kümelerinin (şarap, sâkî ve meyhâne vb.) tasavvufî ıstılahlarla karşılığının 

ilişkilendirilmesi 
 Sâkînâme’de yer alan remizlerin yalnızca divan edebiyatı geleneğine ait bir malzeme olmaması; şairin 

tasavvufî yönelişi ve terbiyeyi sahneleyen bir anlam iskeleti kurması 

Abstract 
One of the most significant works of the seventeenth-century poet Shaykh al-Islām Yaḥyā (d. 1053/1644), whose 
literary taste reflects the characteristics of his period, is his Dīvān. The Sāqī-nāme included in the Dīvān is written in 
the mathnawī verse form and consists of seventy-seven couplets. Unlike other sāqī-nāmes, it is not divided into 
sections. The poet approaches his Sāqī-nāme as the language of the Sufi journey (seyr u sulūk) and begins the poem 
by inviting a person intoxicated with the wine of bazm-i alast to the tavern. He then describes the cup, the door of the 
tavern, and the lamp, followed by a detailed account of the qualities of the wine. Verses addressing the cupbearer 
(sāqī) appear in the interludes of the poem. At the conclusion of the work, the poet mentions his pen name and 
recommends that the poem be recited with enthusiasm and melody in social gatherings. The symbols developed by 
Sufis have functioned as a means of expression for seyr u sulūk, which may be described as a kind of “journey of 
secrets.” Sufism has conveyed its spiritual worldview through poetry by means of these symbols and, at times, 
through technical terminology. The symbols examined in this study are associated with core Sufi concepts such as 
divine love, seyr u sulūk, the spiritual guide, the tekke (dervish lodge), and spiritual training. In the Sāqī-nāme, the 
word “wine” appears twice, while terms such as mey, peymāne, jām, and bāde, which evoke similar meanings 
constitute the semantic backbone of the work. These words appear twenty-nine times in total. References to love 
occur three times; mey-kede and tavern appear five times; and the word sāqī (cupbearer) appears fourteen times. 
Although these concepts carry intertwined meanings, they have been classified under the headings of “wine,” 
“cupbearer,” and “tavern” based on conceptual proximity and semantic integrity. This classification is grounded in 
the fact that these symbols form coherent units of meaning within themselves. Such an approach constitutes the 
principal criterion for analyzing the mystical meanings that the poet attributes to these concepts. It has frequently 
been stated that Shaykh al-Islām Yaḥyā generally did not include religious or mystical themes in his Dīvān, and his 
contributions to mystical poetry have been examined in only a limited number of academic studies. This study makes 
a significant contribution by demonstrating how the poet interprets Sufi symbols in the Sāqī-nāme and by 
elucidating his poetic vision, which is likewise reflected throughout his Dīvān. Indeed, the fact that the Sufi symbols 
identified in the Sāqī-nāme form a conceptual unity with the general poetic approach of the Dīvān necessitates a 
reassessment of the widespread view that the poet did not engage with religious or Sufi themes. Moreover, the Sāqī-
nāme emerges as a noteworthy text for evaluating both the literary taste of the seventeenth century and the Sufi-



 
 

 
 Şeyhülislâm Yahyâ Divan’ında Tasavvufî Remizlerin Kullanılışı: Sâkînâme Örneği 

 

 

 
 
 
143 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

centered poetic tradition within the aesthetic framework of the period. The numerical density and conceptual 
coherence of the symbols employed throughout the text reveal a structure that is particularly conducive to thematic 
analysis. Consequently, the present work transcends a mere depiction of wine, cupbearers, and taverns, transforming 
instead into a symbolic language deeply rooted in the Sufi tradition. 

Keywords: Sufism, Dīvān Literature, Symbol (Remiz), Shaykh al-Islām Yaḥyā, Sāqī-nāme. 

Highlights 

 This study is one of the limited numbers of scholarly works addressing Sufism in relation to Shaykh al-Islām Yaḥyā. 
 The study presents insights into Shaykh al-Islām Yaḥyā’s Sufi perspective and mystical orientation 
 The symbolic imagery employed within the tradition of Dīvān literature is shown to convey profound Sufi meanings 
 The principal clusters of symbols in the Sāqī-nāme (such as wine, the cupbearer, and the tavern) are systematically 

associated with corresponding Sufi terminology 
 The symbols featured in the Sāqī-nāme are not merely conventional elements of Dīvān literature; rather, they form a 

coherent semantic framework that reflects the poet’s Sufi inclination and spiritual discipline 

1. Giriş 
Bu çalışma, divan edebiyatı geleneğinde kullanılan bazı remizlerin tasavvufî anlam ve 
karşılıklarının nasıl işlendiğini, Şeyhülislâm Yahyâ’nın (ö. 1053/1644) Sâkînâmesi örneğinde ele 
almaktadır. Sâkînâme şarap, sâkî, meyhâne gibi remizlerin yoğun biçimde işlendiği metinler 
içerir. Literatürde Yahyâ’nın Sâkînâme’sinde remiz–tasavvufî anlam ilişkisinin sistematik 
biçimde çözümlendiği çalışmalar sınırlıdır. Bu çalışma söz konusu boşluğu doldurmayı 
hedeflemektedir. Çalışmanın katkısı Sâkînâme’deki bu remizleri, tasavvufî karşılıklarıyla 
ilişkilendirerek klasik şiirin duygu dünyasını şairin tasavvufî düşüncesi çerçevesinde 
belirginleştirmektir. 

Çalışmada Süleymaniye Kütüphanesi, Hâlet Efendi Ek, nr. 145’te kayıtlı Divân nüshası esas 
alınmıştır. Söz konusu yazma eser 354 gazel, 2 tarih, 9 kıt'a, 23 müfred, 1 tahmis, 5 kaside ve 1 
sâkînâme içermektedir. Nüshanın 1041/1631 tarihli oluşu, eserin şair hayattayken istinsah 
edildiğini göstermekte; derkenarlardaki çift nokta kontrol işaretleri ve yazmanın okunaklılığı 
ise metin tercihine ilave gerekçeler sunmaktadır. Sâkînâme, mesnevî nazım şekliyle yazılmış 77 
beyitten oluşmaktadır. Beyitler günümüz Türkçesi ile nesre çevrilmiş, nüsha farklar dipnotlarda 
gösterilmiş ve yorumlanmıştır. Yorumlamada klasik tasavvufî kaynaklarla birlikte divan 
edebiyatı sözlüklerinden de istifade edilmiştir. 

Çalışma giriş, gelişme bölümünü oluşturan iki ana başlık ve bir sonuçtan meydana gelmektedir. 
Gelişme bölümü biri tasavvuf, şiir ve edebiyat arasındaki bağlantı ile yaşadığı dönem içerisinde 
şairi ve yaklaşımını tanıma diğeri ise beyitlerin anlam omurgasını oluşturan remiz taraması ile 
tasavvufî-bağlamsal yorumlama (şarap, sâkî, meyhâne ve eşdeğer kavramları aynı semantik 
çerçevede birleştirerek açıklama) olmak üzere iki eksende ilerlemektedir. Metnin lügavî, edebî 
ve sanatsal ayrıntılı tahlili ve türler arası geniş karşılaştırmalar kapsam dışında bırakılmış, odak 
remizlerin tasavvufî anlam örgüsüyle sınırlandırılmıştır. 



 
 
 

 Fatma ESEN - Sevim YILMAZ 
 

 

 
 
 
144 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

2. Tasavvuf, Şiir ve Edebiyat 
Tasavvuf bu yolun sâlikleri tarafından içinde bulundukları hâl ve makamlara göre çeşitli 
şekillerde tanımlanmış, bu tanımlar devirden devire farklı anlamlar kazanmıştır. Üzerinde 
mutabık kalınantek bir tanım yapıl(a)mamakla1 birlikte tasavvuf “temiz bir kalp, pak bir gönül 
sahibi olmak” şeklinde ifade edilebilir.2 Sûfîlerin manevî âlemde yahut bu ruhanî yolculukta 
görüp yaşadıklarını anlatmak istemeleri, mecazlara dayanan tasavvufî şiir dilini ortaya 
çıkarmıştır.3 Bu yolun sâlikleri, yaşadıkları derunî tecrübeleri ifade etmede tasavvufu şiir ve 
edebiyatta bir vasıta olarak kullanmışlardır.4 Böylece ortaya çıkan tasavvuf-tekke edebiyatı, 
satırlarla sadırlar arasında bir köprü kurarak edebiyat tarihine derinlik ve zenginlik 
kazandırmıştır. 

Tasavvufî düşünce XI. yüzyıldan itibaren yaygınlaşarak edebiyatta hâkim bakış tarzı halinde 
kendisini hissettirmiş ve bilhassa gazel, tasavvufî dokuyu en çok barındıran nazım şekli 
olmuştur. Divan şiirinin dili, genel olarak dinî-tasavvufî bir özellik taşısa da zamanla dinî-
tasavvufî ve lâ-dinî/profane şeklinde bir tasnife tabi tutulmuş ve buna bağlı olarak şairler çeşitli 
şekillerde sınıflandırılmıştır. Ancak burada ölçünün genellikle şairin, kaynaklar vasıtasıyla 
intikal eden, gerçek hayattaki tutumu olduğunu ifade etmek yerinde olacaktır.5 

Şiirle tasavvuf arasındaki bağlantı üç farklı tarzda tasnif edilebilir: 

1. İçeriden içeriye: Sûfîlerin, sûfîlere yönelik yazdığı yoğun ıstılah ve remiz içeren şiirler 
(şathiyeler, devriyeler vb.). 

2. İçeriden dışarıya: Sûfîlerce tasavvufî öğretiyi anlatmak amacıyla yazılan ve daha sınırlı 
remiz içeren şiirler. 

3. Dışarıdan dışarıya: Tasavvufu bir ilham, sanat ve estetik kaynağı olarak kullanan şiirler. Bu 
şiirlerde şairin mutasavvıf olması zorunlu değildir.6 

Kanaatimizce Şeyhülislâm Yahyâ’nın şiirleri edebî gelenek ve estetik değerlerle öne çıksa da 
Sâkînâmesi’nde tasavvufî düşüncesini yansıttığı söylenebilir. Şiirleri her ne kadar “dışarıdan 
dışarıya” bir tarz gibi görünse de “dışarıdan içeriye” sayılabilecek başka bir tarzda da yazılmış 
olabilir. Şeyhülislâm Yahyâ, her ne kadar bir tekke şeyhi olmasa da tasavvufî düşünceden 
büsbütün uzak değildir. Şairin edebî kişiliği ve eserlerindeki tasavvufî izler, onun hayat 
tecrübesiyle de yakından ilişkilidir. Bu bağlamda Şeyhülislâm Yahyâ’nın hayatına, dönemine, 

                                                                                 
1 Azmi Bilgin, “Tasavvuf ve Tekke Edebiyatı”, İlmî Araştırmalar 1 (1995), 61. 
2 Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü (İstanbul: Kabalcı Yayıncılık, 2012), “Tasavvuf”, 345. 
3 Kaplan Üstüner, “Divan Şiirinde Tasavvuf (14. ve 15. yy. Divanlarına Göre)”, 38. ICANAS: Uluslararası Asya ve Kuzey Afrika 

Çalışmaları Kongresi Bildiriler IV (2008), 1759. 
4 Muhsin Macit -Uğur Soldan, Edebiyat Bilgi ve Teorileri El Kitabı (Ankara: Grafiker Yayınları, 2004), 76. 
5 Ahmet Arı, “Divan Edebiyatı’nda Dinî-Tasavvufî Şiir Tasnifi ve Şeyhülislâm Yahyâ’nın Şiiri”, SDÜ Fen-Edebiyat Fakülltesi Sosyal 

Bilimler Dergisi 8 (2003), 114, 115. 
6 Ömür Ceylan, “Tasavvufî Şiirin Poetikasına Doğru: Tasavvufî Istılah ve Remizlerin Poetik Değeri Üzerine”, Dîvân Toplantıları-I: 

Mazmûndan Poetikaya (2020), 101. 



 
 

 
 Şeyhülislâm Yahyâ Divan’ında Tasavvufî Remizlerin Kullanılışı: Sâkînâme Örneği 

 

 

 
 
 
145 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

tasavvufî kişiliğine ve yakın çevresinin kendisi hakkında söylediklerine göz atmak, eserlerinin 
daha iyi anlaşılmasını sağlayacaktır. 

2.1. Zekeriyyâzâde Yahyâ Efendi 
Doğum tarihi bazı eserlerde 960/15527 bazılarında ise 969/1561’dir.8 Çağdaşı kaynakların 
ifadesine göre 1561 tarihinin daha doğruya yakın olduğu kanaati hâsıldır.9 İlk eğitimini babası 
Şeyhülislâm Bayramzâde Zekeriyyâ Efendi’den (ö. 1001/1593) alır. Abdülcebbarzâde Derviş 
Mehmed Efendi’den (ö. 1023/1614-1615) aldığı tahsil hayatından sonra10 Mâlûlzâde Seyyid 
Mehmed Efendi’nin (ö. 993/1585) şeyhülislâmlığı zamanında 988/1580’de mülâzemetini icra 
eder. İlk görevi Unkapanı civarındaki Hoca Hayrettin medresesi müderrisliğidir. Atik Ali Paşa, 
Haseki Sultan, Sahn-ı Seman, Şehzâde Medresesi, Üsküdar Atik Valide Sultan Medreselerinde de 
görev alır.11 1004/1595’te Haleb, 1005/1596’da Şam, 1006/1597’de Mısır, sonra Bursa, 
1010/1601’de Edirne ve 1012/1603’te İstanbul’da kadılık yapar. 1013/1604’te Anadolu, 6 ay sonra 
da Rumeli Kazaskerliğine görevlendirilir.12 Bu görevini 1015/1606’ya kadar sürdürür. Bu tarihte 
Sadrazam Derviş Paşa (ö. 1015/1606) ile aralarındaki anlaşmalık sebebiyle azledilir.13 
1018/1609’da ikinci defa Rumeli Kazaskeri olur. 1019/1611’de ise emekli olur ancak emekliliği 
uzun sürmez. 1026/1617’de üçüncü kez Rumeli Kazaskerliğine atanır, 1028/1618’de kendi 
isteğiyle tekrar emekliye ayrılır. II. Osman’ın şehit edilmesi (1031/1622) üzerine ortaya çıkan 
olayların sonunda Mehmed Es’ad Efendi’nin yerine şeyhülislâmlığa getirilir. IV. Murad tahta 
geçişinin ardına sadrazam Kemankeş Ali Paşa’nın (ö. 1033/1624) sergilediği oyunlar sebebiyle 
Yahyâ Efendi, bir yıl görev yaptığı şeyhülislâmlık makamından azledilerek (1032/1623) yerine 
Mehmed Esad Efendi yeniden atanır.14 Mehmed Esad Efendi’nin kısa bir müddet sonra ölümü 
üzerine boşalan makama 1034/1625 tarihinde ikinci kez atanır15 ve vazifesini 1040/1631’deki 
yeniçerilerin ayaklanması neticesinde meydana gelen olaylarla IV. Murad tarafından görevden 
alınana kadar sürdürür.16 Yerine atanan Şeyhülislâm Hüseyin Efendi’nin idamı ile neticelenen 
                                                                                 
7 Mehmed Süreyya, “Yahya Efendi (Zekeriyya-Zâde)”, Sicill-i Osmanî Yahud Tezkire-i Meşâhir-i Osmâniyye haz. Orhan Hülagü, 

Mustafa Ekincikli- Hamdi Savaş (İstanbul: Sebil Yayınevi, 1998), IV/2: 238; Şeyhi Mehmed Efendi, Vekâyi’ul-fuzalâ Şeyhî’nin Şakâ’ik 
Zeyli, haz. Ramazan Ekinci, ed. Derya Örs (İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2018), 440; Muallim Naci, Osmanlı 
Şairleri, haz. Cemal Kurnaz (İstanbul: MEB Yayınları, 1995), 53; İbnü’l-Emin Mahmud Kemal İnal, Divân-ı Yahya (İstanbul: Matbai 
Âmire, 1334), 3; Murat Uraz, Şeyhülislâm Yahya (İstanbul: Tefeyyüz Kitabhanesi, 1944), 3; Rekin Ertem, Şeyhülislâm Yahyâ Divanı 
(Ankara: Akçağ Yayınları, 1995), I; Agâh Sırrı Levend, Edebiyat Tarihi Dersleri (İstanbul: Kanaat Kitabevi, 1938), 247; Abdülkadir 
Altunsu, Osmanlı Şeyhülislâmları (Ankara: Ayyıldız Matbaası, 1972), 60. 

8 Lütfi Bayraktutan, Şeyhülislam Yahya Divanından Seçmeler (İstanbul: Kültür Bakanlığı Yayınları, 1990), 1. 
9 Hasan Kavruk, “Şeyhülislâm Yahya”, Türk Edebiyatı İsimler Sözlüğü (Ankara: Ahmet Yesevi Üniversitesi-Kültür Turizm Bakanlığı, 

2022), 18/349. 
10 Hasan Kavruk, Şeyhülislâm YahyâDivânı (Ankara: MEB Yayınları, 2023), XIII. 
11 İnal, Divân-ı Yahya, 4; Bayraktutan, Şeyhülislam Yahya Divanından Seçmeler, 2; H. Necati Demirtaş, Şeyhülislâm Yahyâ Efendi Divânı 

Şerhi (İstanbul: Akıl Fikir Yayınları, 2016), 15. 
12 Kavruk, Şeyhülislâm Yahyâ Divânı, XIII; Süleyman Solmaz, Şeyhülislam Yahya Efendi Hayatı, Sanatı, Eserleri (Ankara: Akçağ Yayınları, 

2018), 9; Demirtaş, Şeyhülislâm Yahyâ Efendi Divânı Şerhi, 15. 
13 Muhammed b. Fazlullah ed-Dımaşkî el-Muhibbî, Hülâsatü’l-eser fi a’yâni’l-karni’l-hâdî ‘aşer (Beyrut: Dâru’s- sadır, t.y.), 4/469; İnal, 

Divân-ı Yahya, 5-6. 
14 İnal, Divân-ı Yahya, 6-7; Kavruk, Şeyhülislâm Yahyâ Divânı, XV. 
15 M. Münir Aktepe, “Kemankeş Ali Paşa”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2022), 25/248. 
16 Muhibbî, Hülâsatü’l-eser, 4/469. 



 
 
 

 Fatma ESEN - Sevim YILMAZ 
 

 

 
 
 
146 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

meselelerin akabine17 1043/1634’te üçüncü defa bu makama atanır ve görevini ölünceye kadar 
devam ettirir.18 1053/1644 tarihinde Zilhiccenin onsekizinci cumartesi gecesi dâr-i bekâya 
irtihal eyler.19 Kabri İstanbul’da Sultan Selim civarında Kavgacı Dede Türbesi içerisindedir. 
Onsekiz yıl iki ay yirmibeş gün süre ile üç defa şeyhülislâmlık makamında bulunmuş, edebiyat 
ve şiirle uğraşmış divan sahibi şeyhülislâmlardandır.20 

2.2. Yaşadığı Dönem, Şiirinin Özellikleri ve Tasavvufî Kişiliği 
XVII. yüzyıl, Osmanlı Devleti’nde siyasi, ekonomik ve kültürel yönden özel bir yere sahiptir. Bu 
dönemdeki bazı tarihi hadiseler, devletin geleceğini belirlemiş ve yeni bir anlayışın hâkim 
olmasına zemin hazırlamıştır.21 Bunlardan biri tekke- medrese tartışmaları şeklinde tezahür 
eden Kadızâdelilerle Sivâsîler arasındaki görüş ayrılıklarıdır. İstanbul merkezli olarak ortaya 
çıkan bu hareket, dinî-siyasî bir nitelik taşır. Hareketin ortaya çıkış sebeplerini siyasî, sosyal, 
ekonomik ve dinî etkenler çerçevesinde değerlendirmek mümkündür.22 Bu bağlamda her ne 
kadar dinî bir hareket hüviyetinde görünse de aslında farklı sâiklerle ortaya çıkmış olduğu 
anlaşılmaktadır. 

Kadızâdelilerin iktidar üzerinde varlıklarını hissettirmeleriyle mutasavvıflara karşı cephe 
açılmış, mutasavvıflar küfürle itham edilmiş, tekke ve medreseler karşı karşıya gelmiştir. 
Şeyhülislâm Yahyâ’nın bir devlet adamı duruşuyla taraflar arasında denge sağlamaya siyasi 
çekişmelerin dışında durmaya çalıştığı ancak yaşanan tartışmalarda genellikle 
mutasavvıflardan yana bir tavır sergilediği de kaydedilmiştir. Fakat bu tavrı çok açık değil de 
uzlaştırıcı nitelikte ortaya koyduğu, yine şairin Halvetî ve Mevlevîlere sempati duyduğu ve bu 
tarikat erbabının da kendisine karşı hürmetkâr olduğu da kaydedilir.23 

Dönemin tartışma konuları içerisinde sema ve devran gibi zikirlerin raks olarak nitelendirilmesi 
de yer alır. Yahyâ Efendi’nin Mevlevîlerin sema zikrinde dönmelerini ve musiki aletlerini 
kullanmalarını terk edip şeriata uygun olarak Mesnevîhâne’nin hadis nakli gibi vaaz ve 
nasihatlerle ilgili okumalar yapmalarına dair24 menfî fetvasını vermeye zorlandığı ve dönemin 
tartışma ortamında mutasavvıflardan yana bir tavır takındığı kaydedilir. Yine dönemin pek çok 
şairinin tekke erbabının yanında yer almasının esas itibariyle dinî esasların yaşanmasında 
                                                                                 
17 Ertuğrul Akın, Şeyhülislâm Zekeriyyâzâde Yahya Efendi’nin (ö. 1053/1644) Fetvaları ve Fıkhî Analizi (İbadetler, Aile ve Ceza Hukuku 

Özelinde Bir İnceleme) (Çanakkale: Çanakkale OnSekiz Mart Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, Doktora Tezi, 2023), 11; Ziya 
Yılmazer, “IV. Murad”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2020), 31/79-180. 

18 Naimâ Mustafa Efendi, Târîh-i Nâimâ, haz. Mehmet İpşirli (Ankara: Türk Tarih Kurumu, 2014) IV/991; Muhibbî, Hülâsatü’l-eser, 
4/469; İnal, Divân-ı Yahya, 7. 

19 Pervin Çapan, Mustafa Safâyî Efendi Tezkire-i Safâyî (Ankara: Atatürk Kültür Merkezi Başkanlığı Yayını, 2005) 731; Ruhsar 
Zübeyiroğlu, Mecmau’t-teracim Mehmet Tevfik Efendi (İstanbul: İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 
1989), 118. 

20 İnal, Divân-ı Yahya, 22; Ertem, Şeyhülislâm Yahya Divanı, VII. 
21  Ali Fuat Bilkan, Fakihler ve Sofuların Kavgası (İstanbul: İletişim Yayınları, 2016), 21. 
22  Ali Durmuş, “XVII. Yüzyılda Osmanlı Devleti’nde Kadızâdeliler Sivasîler Arasında Musâfaha-İnhinâ Tartışmaları”, Akademik 

Platform İslami Araştırmalar Dergisi 5/1 (Nisan 2021), 46. 
23 Kenan Bozkurt, “Şeyhülislam Yahya’nın Şiirlerinde Püritenizm Eleştirisi”, Euroasıa Journal of Socıal Scıences, Sosyal Bilimler 

Kongresi Kitabı, ed. Abdulsemet Aydın (Diyarbakır: Ubak Yayınevi, 2019), 560, 563, 572. 
24 Aydın Tonga, Osmanlı’nın Paralel Devleti Kadızadeliler (İstanbul: Doğu Kitabevi, 2017), 156. 

https://doi.org/10.52115/apjir.889517


 
 

 
 Şeyhülislâm Yahyâ Divan’ında Tasavvufî Remizlerin Kullanılışı: Sâkînâme Örneği 

 

 

 
 
 
147 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

“kalbî hayat” ve “estetik algı”nın gözetilmesinden kaynaklandığı da söylenmiştir.25 Onun bu 
tutumunu dönemin yoğun sosyo-kültürel ve siyasi tartışmalarını şiddete varmayan uzlaşmacı 
ve birleştirici bir yaklaşımla çözme gayretinin bir yansıması olarak yorumlamak gerektiği 
kanaatindeyiz. Nitekim şairin bu tasavvufî düşüncesi ve uzlaşmacı karakteri, söz konusu çalışma 
açısından büyük önem taşımaktadır. Bu düşünceyi tespitte yakın arkadaşları ve hakkında 
söylenilenler de bize rehber olacaktır. Şairin tasavvufî kişiliği hakkında en fazla söz söyleyen 
şair Fâizî (ö. 1031/1622)26 onun bazen büyük yerlerde âlimlere reislik yaptığını, bazen tasavvuf 
ehli ile bir köşeye çekildiğini zikretmiş ve Divan’ında şöyle demiştir: Bâyezîd-i vera vü zühd 
Cüneyd-i ulema /Peyrev-i fahr-ı rüsulpişrev-i ehl-i afaf (K. 10/19) Koyup evrâdını olırdı du’âya meşgûl/ 
Olsa takvâsı eğer gûş-zed-i mürşid-i hâf (K. 10/34)27 Mehmed Zuhûrî Efendi (ö. 1042/1633) 
Yahyâ’nın eşyanın hakikatlerinin sırrını tecrübe etmeye hazırlandığını söyler. Ona göre Yahyâ 
Efendi, gizli nükteleri keşfeden, ilimlerin gizli hususlarını inceden inceye araştıran, Allah’ın 
feyiz ve lütfuna mazhar olmuş bir kimsedir. Yahyâ’nın kalbi, cilalanmış bir aynadır, kalbi 
âlemlerin, varlıkların sırlarını göstermektedir.28 

Mısır’da görev yaptığı yıllarda tarikatlarla iyi ilişkiler içinde olduğuna dair kayıtlar mevcuttur. 
Bu kayıtlara göre Şeyh Abdülkadir b. Muhammed Kadib b. Elban (ö. 1040/1630-1?)Yahyâ 
Efendinin iletişimde bulunduğu kişilerden biridir. Suriye’nin Hama şehrinde doğan İbnKadib b. 
Elban, henüz çocukken babasıyla birlikte Halep’e yerleşmiş, daha sonra Yahyâ Efendi’nin 
kadılığı sırasında Kahire’ye taşınmıştır. Onların ilişkisi Yahyâ Efendi’nin dinî kimliğini ve 
sûfîlerle olan yakınlığını göstermesi bakımından önemlidir. Onun ileride Şeyhülislâm olacağını 
müjdelediği, Kahire’deyken Yahyâ Efendi’nin Nakşibendiyye, Kâdiriyye ve Halvetiyye 
tarikatlarının esaslarını öğrendiği, şeyhin ona kalbî zikri tavsiye ettiği ve seyrüsülûkünde 
Nakşibendiyye tarikatını takip etmesini önerdiği kaydedilir.29 Yahyâ Efendi hakkında 
Muhibbî’nin (ö. 1111/1699) babasından naklen söylediği şu sözler de bu konuda fikir 
vermektedir: “Yahyâ Efendi, ulema-yı meşrık ve mağribin sultanı, ulûm-i cüziye ve külliyede 
şeyh-i kül idi. Vâhidü’z-zaman sânîi’n-Numan, mekârim-i ahlâk ile mevsûf, devlet-i 
Osmaniyye’nin bereketi, ‘umdetü’l-mülûk, mürşid-i ehli’t-tarîk ve’s-sülûk, bahr-i me‘ârif, bedr-i 
letâif, muhît-i rihâl-i ‘âmâl, kâbe-i erbâb-ı kemâl idi.”30 Kanaatimizce mürşid-i ehli’t-tarîk ve’s-
sülûk ifadesi, Şeyhülislâm’ın tasavvuf ehli oluşunun dışarıdan bir gözle ifade edilişidir. 

                                                                                 
25 Bilkan, Fakihler ve Sofuların Kavgası, 176, 16. 
26 Fâizî, hayatının sonuna doğru Celvetiyye tarikatına intisap etmiştir. Şeyhülislâm Yahyâ aynı zamanda Fâizî’nin amiridir. O 

Selanik kadısı iken Yahya Efendi, Rumeli Kazaskeridir. Fâizî, Şeyhülislâm Yahyâ’ya üç kaside sunmuş, gazellerinden ikisinde de 
yine ondan bahsetmiştir. Bk. Halil İbrahim Okatan, Kafzade Fâizî Hayatı Eserleri Sanatı - Tenkitli Divan Metni (İzmir: Ege Üniversitesi 
Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 1995), 8, 66. 

27 Kafzâde Fâizî, Divân (İstanbul: Süleymaniye Kütüphanesi, Fatih Koleksiyonu, 3888-002), 75a; İlyas Kayaokay, “Şeyhülislam Yahya 
İçin Yazılan Kasideler”, Millî Kültür Araştırmaları Dergisi (MİKAD) I/2 (Aralık 2017), 151. 

28 İlyas Kayaokay, “Şeyhülislam Yahya İçin Yazılan Kasideler”, 152. 
29 Muhibbî, Hülâsatü’l-eser, 2/465; Abdulkadir b. Muhammed b. Kadib El Ban, el-Mevâkıfu’l-ilahiyye, ed: Asım İbrahim el-Keyyâlî 

(Lübnan: Kitabu Naşirun, 1424/2016), 8; Ercan Akyol-Ali Benli, “Odesto a Rûmî Qâdî in Greater Syriaand Egypt: Literary 
Networks Surrounding Zekeriyyâzâde Yahyâ Efendi (1561-1644)” Der Islam102/1 (2025), 225. 

30 Muhibbî, Hülâsatü’l-eser, 4/467. 



 
 
 

 Fatma ESEN - Sevim YILMAZ 
 

 

 
 
 
148 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Çağdaşı İsmâil Rusûhî Ankaravî’nin (ö. 1041/1631) Yahyâ Efendi ile sıkı münasebetlerde 
bulunduğu,31 İstanbul Mevlevîhânelerinde yetişmiş şairler arasında onunla birlikte Şeyhülislâm 
Bahâyî’nin (ö. 1064/1654) de zikredilmesi32 ve her ikisinin Mevlevîliğinin meşhur olduğu 
bilgilerine yer verilir.33 Galata Mevlevîhânesi Şeyhi Âdem Dede’ye (ö. 1063/1653) bağlandığı34 
Bahâyî’nin onun hakkındaki “Sürasitân-ı Hazret-i Mollâya rûyunu / Mahlas olursa sana o dergâhdan 
olur” mısraları da ona olan övgüsünü gösterir.35 Tüm bu bilgiler ışığında şairin tasavvufa 
sempatisi olabileceği, muhtelif tarikatların tekkelerine devam ederek zaman zaman ünsiyet 
kurduğu, tarikat erbabı dostları içinde bulunma isteği, şeyhülislâm kimliği ile toplumsal hayatın 
bir tercihi olan tasavvufî çevrelere yakın olma arzusu ya da önce Nakşibendiyye, Kâdiriyye, 
Halvetiyye tarikatlarına intisabı ve Nakşibendiyye’de istikrarı daha sonra ise Mevlevîliğe 
intisabı veya en azından muhibbi olabileceği söylenebilir. Bu bilgiler ışığında tarafımızca 
şiirlerine anlam verilirken onun bulunduğu şeyhülislâmlık makamı, ilmi ve bu düşünce dünyası 
üzerinden bir perspektif ortaya konulmaya çalışılmıştır. 

Şeyhülislâm Yahyâ, şiirlerinde kullandığı şarap, kadeh, sarhoşluk, mey, meyhâne vb. kavramlar 
sebebiyle Kadızâdeliler tarafından eleştirilmiş hatta tekfir edilmiştir.36 Gazellerinin okunduğu 
zaman bir şeyhülislâmın yazamayacağı derecede rindane ve âşıkane bir eda hissedildiği37 
şeklindeki yargılar genel olarak divan şiiri hakkında da zikredilir.38 Aslında bu tarz kavramların 
kullanımı hem edebiyat terminolojisinin hem de şiir geleneğinin bir gereğidir. Öyle ki bir 
şeyhülislâmın haram olan şarap, sarhoşluk, mey gibi unsurlarızâhir anlamı ile kullanması ve 
teşvik etmesi ihtimal dışıdır. Bununla birlikte salt şiir geleneğinin bir yansıması olarak da 
niteleyemeyiz. Yahyâ Efendi’nin âşıkâne ve rindâne, hakîmâne veya mutasavvıfâne bir üslup 
benimseyerek tasavvufî düşüncelerini divan edebiyatı geleneği içinde yansıttığını söylemek 
daha isabetli olacaktır. 

3. Remiz ve Tasavvufî Bağlamsal Yorumlama  
Bir terim olarak remiz, ilk dönem sûfîlerinden Ebû Nasr es-Serrac’ın (ö. 378/988) ifadesi ile 
“sözün zâhirinin altında yatan, ehlinden başkasının anlayamadığı gizli mana”dır.39 Hücvirî, 
sûfîlerin remizli ifadeler kullanmalarının sebebini iki sebep ile izah eder. Biri müridin 
anlamasını kolaylaştırmak ve diğeri de bu ilmin ehli olmayan kimselerden sırları gizli 
                                                                                 
31 Semih Ceyhan, İsmail Ankaravî ve Mesnevî Şerhi (Bursa: Uludağ Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2005), 178. 
32 Safi Arpaguş, “Galata Mevlevîhanesi”, Büyük İstanbul Tarihi (İstanbul: İBB Kültür A.Ş., 2015), V/287. 
33 Hür Mahmut Yücer, “Eyüp’te Medfun Kadızade Mehmet Tahir Efendi ve Bir Eseri”, Eyüp Sultan Sempozyumu VIII Tebliğler 

(İstanbul: Eyüp Belediyesi Kültür Yayınları, 2004), 51,61. 10. Dipnottaki bilgiye göre “Şeyhülislâm Yahyâ Efendi (ö.1053/1644) ve 
Bahâyî Efendi (ö.1064/1654) Galata Mevlevîhânesi postnişîni Âdem Dede’nin bağlılarındandır.” 

34 Adem Ceyhan, “17. Asır Mevlevi Edebiyatından Bir Portre: Antalyalı Âdem Dede (1591-1653)”, Türkiyat Mecmuası (Bahar 2011), 
21/150. 

35 Muhbet Toprak, Şeyhülislam Bahayi Divanı Şerhi (Denizli: Pamukkale Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 
2006), 303; Erdoğan Uludağ, “Şeyhülislâm Bahâyî Divânı’nda Şahsiyetler”, Eski Türk Edebiyatı Araştırmaları Dergisi 5/3, (Aralık 
2022), 1250. Uludağ’a göre Hazreti Molla ifadesi ile Şeyhülislâm Yahyâ kastedebileceği gibi Hz. Mevlânâ da kastedilmiş olabilir. 

36 Bayram Ali Kaya, “Yahyâ Efendi, Zekeriyyâzâde”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2013), 43/245. 
37 Levend, Edebiyat Tarihi Dersleri, 248; Ertem, Şeyhülislâm Yahyâ Divanı, XIII. 
38 Ahmet Arı, “Divan Edebiyatı’nda Dinî-Tasavvufî Şiir Tasnifi ve Şeyhülislâm Yahyâ’nın Şiiri”, 117. 
39 Ebû Nasr Serrac, el-Lüma‘, thk. Abdülhalîm Mahmûd-Tâhâ Abdülbâkî Sürûr (Mısır: Daru’l-kütübi’l-hadis,1380/1960), 414. 



 
 

 
 Şeyhülislâm Yahyâ Divan’ında Tasavvufî Remizlerin Kullanılışı: Sâkînâme Örneği 

 

 

 
 
 
149 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

tutmaktır.40 Kuşeyrî’ye (ö. 465/1072) göre her ilim zümresinde olduğu gibi sûfîlerin de 
kullandığı ıstılahlar söz konusudur. Bunun amacı ise kendilerine has manaları birbirlerine 
anlatmak, kendilerine yabancı olanlardan ise bu manaları gizlemektir. Sûfîler, ehil olmayan 
kişilerden bu manaları saklamayı tercih etmişlerdir.41 Niyâzî-i Mısrî’nin (ö. 1105/1694) Risâle-i 
Tasavvuf ve İman-ıTaklidî ve Takhikî adlı eserinde yer verdiği bilgiler ışığında “Şaraptan murad 
marifetullahtır ki neticesi muhabbetullahtır. Şarabın neticesi aşktır. Aşkla muhabbet aynı 
anlamdadır. Meyhâne ise mürşidi kâmilin gönlüdür, muhabbetullah hazinesidir. Kadeh, 
mürşidin talibe telkin eylediği Allah ismidir. Yahud marifet-i ilâhiye ile sudur eden kelimâttır ki 
Sâlike geldikçe zevkiyle mest olur, aklı başından gider. Mahbubdanmuradmürşid-i kâmildir.”42 
Yine Gibb’e (ö. 1901) göre mutasavvıflar yaşadıkları zamandaki şairlerin kullandıkları aşk, şarap 
gibi kavramları almışlar ve benimsedikleri bu terimlere sırrî manalar izafe ederek bir 
nev’îremizli bir dil vücuda getirmişlerdir. Mesela bu dilde şarap, tasavvufî aşkı; meyhâne bu 
aşkın öğrenildiği yeri, meyhâneci bu aşkın mürşidini temsil eder.43 Çalışmaya esas olan ve 
edebiyat tarihçilerimiz tarafından Türkçe yazılmış sâkînâmeler arasında nitelikli kabul edilen 
bu eser, mutasavvıfâne44 bir karakter taşımaktadır. Şu beyitlerde  

“Ne sahbâ ki mest-i müdâmı suheyb/Ne mey kim anı içmemek ola ayb.” (S. 10) 

(O öyle bir şaraptır ki Süheyb onun müdavimi oldu. Onu içememek ayıp olurdu.) 

İlk Müslüman sahabe arasında zikredilen ve çeşitli eziyete dini uğruna maruz kalmış Süheyb b. 
Sinan’ı (ö. 38/659) şarabın müdavimi olarak zikretmesi zâhir mana ile örtüşemez.  

“Ne humdur o hum yâ ne müldür o mül / Ola mühr-dâr ana hatm-i rüsul.” (S. 28) 

(O küp nasıl bir küptür, o şarap nasıl bir şaraptır? Peygamberlerin sonuncusu ona mühürdar 
olsun) anlamıyla Hz. Peygamber, ilahî aşk küpünün mühürdarıdır. O küpün mührü onun 
elindedir. Zira bütün tarikatların silsilesi Hz. Peygamber’de son bulur.45 Burada zikredilen şarap 
kelimesinin zâhirî anlamıyla kullanılmış olması, onun Hz. Peygamber ile aynı poetik bağlamda 
anılmasını imkânsız kılar. Nitekim şiirdeki bu ifadenin tasavvufî bir mecaz olarak ilahî aşkı 
sembolize eden manevî bir içki anlamını taşıdığı açıktır. 

3.1.Şarap 
Sâkînâme’de şarap, tespit edebildiğimiz kadarıyla müdam, râh, bade, mey, dem, mül, hum, 
sahbâ, şarâb-ı tahûr olarak geçer. İslamiyet’in kabulü ile birlikte haram kılınan şarap, 
zamanlatasavvufî bir hüviyete bürünmüş ve şiirlerde var olmayı devam ettirmiş, farklı anlam 
daireleri içerisinde edebiyatın konularından biri haline gelmiştir. İslam toplumu içinde yaşayan 
                                                                                 
40 Ali b. Osman Hücvîrî, Keşfü’l-mahcûb, çev. Mahmud Ahmed-Mâdî Ebû’l-Azâim, thk. Ahmed Abdurrahim Es Sayih- Tevfik Ali 

Vehbe (Kahire: Mektebetü’s-sekafeti’d-diniyye, 1428/2007), 407. 
41 Abdülkerim el-Kuşeyrî, er-Risâletü’l-kuşeyriyye fi ilmi’t-tasavvuf, thk. Maruf Mustafa Zeyruk (Beyrut: el-Mektebetü’l-asriyye, 

1461/2001), 130. 
42 Niyâzî-i Mısrî, Risâle-i tasavvuf ve iman-ı taklidî ve takhikî (İstanbul: Süleymaniye Kütüphanesi, Pertev Paşa, 00261M-003), 13b. 
43 E. J. W. Gibb, Osmanlı Şiir Tarihi (İstanbul: Bürhaneddin Matbaası, 1943), I/22. 
44 Yavuz Demir, “Şeyhülislâm Yahyâ Efendi ve Sâkinâmesi”, Milli Kültür 62 (Eylül 1988), 34. 
45 Demirtaş, Şeyhülislâm Yahyâ Efendi Divânı Şerhi, 104. 



 
 
 

 Fatma ESEN - Sevim YILMAZ 
 

 

 
 
 
150 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

ve şarap içme ihtimali zayıf olan şairlerin bu motifi sıklıkla kullanması, onun zâhirî anlamından 
ziyade mecazî veya tasavvufî anlamıyla kullanılmış olabileceği ihtimalini gündeme getirir.46 
Tasavvufta şarap; aşkı, muhabbeti, şevki ve vecdi temsil eder.47 Şarap, insanı maddî âlemin 
sıkıntılarından kurtaran ve onu ebedî varlık makamına ulaştıran mecazî bir simgedir.48 Aşk ve 
şarap her ikisi de kişiyi kendinden geçirir, aklı mantığı kullanmaya engel olur. Bu itibarla 
aralarında benzerlik kurulmuştur.49 

Şarabın mana değişimi ıstılahların ve genel anlamda tasavvuf dilinin teşekkül sürecine yani h. 
III-IV. yüzyıllara kadar uzanmaktadır. Bu kelime ilk dönemlerde “sekr” ıstılahıyla 
ilişkilendirilmiştir. Sûfîlere göre sekr, tıpkı sarhoşluğun etkisi gibi insanın da Yaradan’a olan 
sevgisinin galebe çalmasıyla ortaya çıkan ve ayırt etme yetisini yok eden bir haldir.50 
Hücvirî’nin yer verdiği bilgilere göre sekr, Allah Teâlâ’ya muhabbetin galebesini ifade etmesi 
için mana ehli tarafından ortaya konulmuş bir tabirdir. Şiirde şöyle yer bulur: “Şarabı, kadeh 
kadeh içtim, ne şarap bitti ne de ben kandım”. Yine Yahyâ b. Muaz’ın (ö. 258/872) Bayezid-i 
Bistâmî’ye (ö. 234/848?) “Muhabbet denizinin tek bir damlasıyla sarhoş olan kimseye ne dersin? 
dediği, buna karşılık onun da “Yeryüzünün denizleri muhabbet şarabına dönüştüğü halde 
hepsini içip de hala susuzluktan kavrulan (benim gibi) kimse için ne dersin?”51 cevabını verdiği 
kaydedilir. Şarap, Allah’a ulaşmada coşkunluğu arttırmak için kullanılan bir araç olarak 
görülür.52 Yahyâ Efendi, elest bezminin şarabıyla sarhoş olan kişiyi meyhâneye çağırarak ilk 
beyte başlar. 

3.1.1. Elest Şarabı ile İlahi Aşkın Coşkusu 
“Gel ey neşve-dâr-ı şarâb-ı elest/ Belâ gûşesi içre evkâr53mest.” (S. 1) 

(Gel ey elest şarabının sarhoşu/ Bela köşesi içinde kuş yuvaları sarhoştur)54 

A’râf Sûresinin ilgili âyetine55 telmihle elest bezminde Allah’ın insanlardan aldığı ahde işaret 
eder. Ruhlar bu hitap karşısında Allah’a karşı duydukları aşkla kendilerinden geçmiş ve sarhoş 
olmuşlardır. Şair, bu ilahi zevke “elest şarabı” der ve kendinden geçişi şarap mestliğine 
benzetir. Bu, öyle bir diyalogdur ki üzerinden çokzaman geçmiş olmasına rağmen ruhlardan hiç 

                                                                                 
46 Özlem Çayıldak - Hasan Kavruk, “Sâkî-Nâmelerde Şarap Tasvirleri”, TurkishStudies 13/5 (Aralık 2017), 84. 
47 Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü (İstanbul: Kabalcı Yayıncılık, 2012), “Şarap”, 327. 
48 Erdoğan Uludağ, “Divan Edebiyatı Türlerinden Sâkînameler ve Şeyhülislam Bahayi’nin Sâkînamesi”, Atatürk Üniversitesi Türkiyat 

Araştırmaları Enstitüsü Dergisi 9, (1998), 52. 
49 Üstüner, Divan Şiirinde Tasavvuf, 245. 
50 Nasrullah Pürcevâdî, Can Esintisi İslamdaŞiir Metafiziği, çev. Hicabi Kırlangıç (İstanbul: İnsan Yayınları, 1998), 288. 
51 Hücvîrî, Keşfü’l-mahcûb, 212, 216. 
52 Yeliz Yasak, Şeyhülislâm Yahyâ Divân’ında Aşk (Edirne: Trakya Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2008), 

62. 
53 Evkar: Kuş yuvaları demektir. Bela köşesi içinde bütün kuş yuvaları sarhoştur. Bk. Solmaz, Şeyhülislam Yahya Efendi Hayatı, Sanatı, 

Eserleri, 34. Farklı nüshalarda ‘efkâr’ olarak da geçer. ‘Fikirler sarhoştur kendinden geçmiştir’ anlamındadır. İnal, Divân-ı Yahya, 
74; Ertem, Şeyhülislâm Yahyâ Divanı, 15; Kavruk, Şeyhülislâm Yahyâ Divânı, 8. 

54 Solmaz, Şeyhülislam Yahya Efendi Hayatı, Sanatı, Eserleri, 34. 
55 A’raf, 7/172. 



 
 

 
 Şeyhülislâm Yahyâ Divan’ında Tasavvufî Remizlerin Kullanılışı: Sâkînâme Örneği 

 

 

 
 
 
151 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

silinmemiştir.56 Mezkûr âyet bütün insanların nefislerinin derinliklerinde Allah’ın rabliğine 
şahitlik ettiklerine işaret etmektedir. İşte bu misaktan hareketle insanlığın kollektif bir 
muhayyile taşıdığına ve insanın fıtraten Allah’a dönük olduğuna dikkat çekilir.57 İşte o zaman 
söz vermiş olan insan, dünya hayatına geldiği zaman bu verdiği söze sadık kalmalıdır. Şairler 
sevgililerine elest bezminde âşık olduklarını, aşklarının o zamandan bu yana devam ettiğini 
söyler. 58 Gibb’e göre sûfîler için zaman tehaddüs edilmeden evvel oluşan ve hiçbir zaman 
unutulmayan bu akdin yansıması, ruhu aramaya sevk eder ve ruh vecd hali ile kendinden 
geçerek elest şarabı ile mest olur.59 Nitekim Mevlânâ Celaleddin-i Rûmî (ö. 672/1273) âlemde 
her şeyin her an elestin muhatabı olduğunu ifade eder.60 İlahî aşk ezelden ebede bir yolculuk ve 
yolda arayıştır. 

3.1.2. Hakk’ın Sırları ile Âb-ı Hayat Arayışı 
Şaire göre şarap, kevser havuzunun suyu gibi devadır, ferahlatıcıdır (S. 9). Sarhoşluk yaratmaz, 
kırmızıdır. İçine Hakk’ın sırları katılmıştır. Onu içen Hak âşıkları sarhoş olur (S. 11). Bu şarabı 
içen mürid seyrüsülûkta ilerledikçe birtakım hakikatlere muttali olur.61 Cem ve İskender de o 
şarabın müdavimi olmuştur. 

“Cem ol bâde-i nâbunefgendesi /Sikender o mey-hânenünbendesi.” (S. 13) 

(Cem o saf şarabın düşkünü, İskender de o meyhânenin bendesi olmuştur) 

Cem’in kimliği, yaşadığı yer ve zaman, seyahatleri, peygamber olup olmadığı ve İskender’le 
bağlantısı noktasında ittifak yoktur.62 Cem, Divan şiirinde şarap, kadeh ve eğlence meclisi ile 
anılır.63 Edebiyatta iktidar ve ululuğu temsil eder aynı zamanda zevk ve eğlence sembolüdür. 
İran mitolojisine göre Nuh Peygamber zamanında 700 ya da 1000 yıl yaşadığı söylenen Cem’in 
şarabı bulduğu rivayet edilir. Cem dünyayı dolaşırken Azerbeycan’a gelir ve burayı beğenir. Gün 
doğunca yüksek bir yere taht koydurur. Kaftanını giyip bu tahta oturur. Güneş doğunca taht, 
tac ve kaftan parlamaya başlar. İnsanlar bunu görünce ona Cem-şid (ışık şahı) derler. Yine 
efsaneye göre İdris Peygamberin şeriatına tabi olmuş, sonra tanrılık iddiasında bulununca halk 
ondan yüz çevirmiştir. Bazılarına göre ise Cemşid, Süleyman Peygamberdir. Ayna ile anılırsa 
İskender kişiliğine bürünür.64 İskender hakkında ise iki söylem vardır. Biri İskender-i 
Zülkarneyn; diğeri ise İskender-i Yunanî’dir. Birbirinin yerine kullanılarak karıştırılan bu iki 
şahsiyet aslında birbirlerinden farklı kişilerdir. Büyük İskender’in M.Ö. 356-323 yıllarında 
yaşadığı, içki içen, adam öldüren, çok tanrılı bir dine inandığı; İskender-i Zülkarneyn’in ise bir 
                                                                                 
56 Demirtaş, Şeyhülislâm Yahyâ Efendi Divânı Şerhi, 80. 
57 Mahmud Erol Kılıç, Hayatın Satır Araları (İstanbul: Sûfî Kitap, 2013), 32-33; Wıllıam C. Chıttıck – Sachıko Murata, İslâm’ın Vizyonu, 

çev. Turan Koç (İstanbul: İnsan Yayınları, 2003), 218-220. 
58 İskender Pala, Ansiklopedik Divân Şiiri Sözlüğü (Ankara: Kapı Yayınları, 2005), “Bezm-i Elest”, 85. 
59 Gibb, Osmanlı Şiir Tarihi, I/22. 
60 Ahmed Avni Konuk, Mesnevî-i Şerîf Şerhi, haz. Mustafa Tahralı-Selçuk Eraydın (İstanbul: Kitabevi, 2011) II/ 67. 
61 Demirtaş, Şeyhülislâm Yahyâ Efendi Divânı Şerhi, 88. 
62 Ömür Ceylan, Tasavvufi Şiir Şerhleri (İstanbul: Kapı Yayınları, 2007) 382. 
63 Gencay Zavotçu, Klasik Türk Edebiyatı Sözlüğü (İstanbul: Kesit Yayınları, 2013), “Cem”, 154. 
64 Pala, Ansiklopedik Divan Şiiri Sözlüğü, “Cem”, 86. 



 
 
 

 Fatma ESEN - Sevim YILMAZ 
 

 

 
 
 
152 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

peygamber veya salih kul olduğu rivayet edilir. Kur’an-ı Kerim’de65 zikredilen İskender 
hakkında da rivayetler muhteliftir. Edebiyatta İskender söz konusu edilince âb-ı hayat araması, 
Hızır ile olan yakınlığı, yolculukları, ordusunun çokluğu vs. yönleri zikredilir.66 Şair bu beyitte 
ilahi aşk yolunda mesafeler kat etmiş mürşid-i kâmil ile ilahi aşkı öğrenmeye çalışan, mâsivâ 
kayıtlarından arınmış müridleri kastetmektedir. Zira müridler Allah’a/sevgiliye kavuşmayı 
arayan, bir nevi sonsuzluğu arayan kimselerdir. Bu arayış aşk şarabının dönüştürücü etkisini 
büyütür. Onlar ilahi aşk meyhânesinin bendesi olabildikleri ölçüde terakki edebilirler. 

3.1.3. Karanlığın Boyasından Aşk Küpüne 
Şair ilahî aşk şarabı ile dolu kadehi, parıltısı ile gecenin karanlığını aydınlatan bir çerağa ya da 
mücevhere teşbih eder (S. 16).67 Allah’ın rızasını isteyen de o şaraptan içmelidir. Onun aslı Allah 
rızasının habbesidir, özüdür. Fenâfillah bu aşktan zuhur eder (S.21). Allah’ın zatı, aşk şarabında 
Sina Dağı’ndakine benzer bir şekilde ortaya çıkmıştır. Bu yönüyle aşk kadehi, içindeki âb-ı 
hayatla bir aynaya benzemektedir (S. 23-25). O şaraptan ne kadar içilirse içilsin onun lezzet ve 
zevkine doyum olmaz (S. 26). Koyu ve parlak renkli mavi küpün dolup dolup boşalması istenir 
(S. 27).68 

“Tehî anlayan anı gümrâhdur / O hum menbâ-ı sıbgatu’llâhdur.” (S. 29) 

(Onu boşzannedenler yolunu şaşırmıştır. O küp, sıbgatullahın kaynağıdır.) 

Şiirdeki “sıbgatullah” Allah’ın dini69 anlamındadır. Bu ifade ile70 âyete telmihte bulunularak 
Allah’a ulaşmak isteyenlerin ilahi aşkın yani Allah’ın dininin yolunu tutması gerektiği ifade 
edilir.71 Şiire göre ilahi aşk, dinin özü ve kaynağıdır. Şeraitsiz bir ilerleme kaydedilemez  

O, şarap/aşk küpü, Cenâb-ı Hakk’ın feyzinin kaynağıdır. Bahar bulutları onun buharından 
meydana gelir (S. 30). O küpün sızıntıları havayı mutedilleştirir. O şarap öyle bir feyizdir ki ilaç 
ya da tabip o feyzi sağlayamaz. Aşka düşmüş gönüllerde derman için ilaç ve tabibe gerek yoktur. 
Aşk, kuru fidanlara yani aşksız gönüllere feyz verir. Onları aydınlatır. Kuruluktan kurtarır 
(S.32). 

“O meyden gülün sâgarıtolımül /Konulmuş ana bir avuç berg-i gül.” (S.34) 

(Gülün kadehinin içi şarapla doludur. İçine de bir avuç gül yaprağı konulmuştur) 

Yukarıdaki beyitte kadeh anlamına gelen “sağar” gibi kelimeler tasavvufî mecaz olarak şu 
anlamları temsil etmektedir: Âşık, arif ve mürşidin gönlü; içinde gayb nurlarının temaşa edildiği 

                                                                                 
65 Kehf, 18/83-99. 
66 Pala, Ansiklopedik Divan Şiiri Sözlüğü, “İskender”, 236. 
67 Demirtaş, Şeyhülislâm Yahyâ Efendi Divânı Şerhi, 88, 91. 
68 Yasak, Şeyhülislâm Yahyâ Divân’ında Aşk, 63. 
69 Muhammed b. Ebi Bekr b. Abdilkadir er-Râzî, Muhtâru’s-sıhâh, haz. Yusuf Muhammed (Beyrut: el-Mektebetü’l-asriyye, 

1418/1997), 173. 
70 Bakara, 2/138; Mehmet Yılmaz, Edebiyatımızda İslamî Kaynaklı Sözler Ansiklopedik Sözlük (İstanbul: Enderun Kitabevi 1992), 

“Sıbgata’llâh”, 144. 
71 Demirtaş, Şeyhülislâm Yahyâ Efendi Divânı Şerhi, 104. 



 
 

 
 Şeyhülislâm Yahyâ Divan’ında Tasavvufî Remizlerin Kullanılışı: Sâkînâme Örneği 

 

 

 
 
 
153 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

şey, sülûk halindeki sâliki mest eden vahdet şarabının kadehi; Allah ile en yakın olunan vakit, 
haller ve davranışlar. Ayrıca âlemdeki her zerrenin gönlünün bir kadeh olduğu, ârifin de bu 
kadehlerden marifet şarabını içtiği söylenmiştir.72 Gül ise gönülde meydana gelen bilginin 
neticesi kesret, ilahi güzellik ve Hz. Peygamberi temsil anlamında kullanılır.73 Şaire göre 
mürşidin gönül kadehi, ilahî aşk şarabıyla doludur. İçine de Hz. Peygamber’den yayılan ilim ve 
hikmet serpiştirilmiştir. 

3.1.4. Sâlikin Rehberi ve Aşkın Kısalttığı Yolda İrade 
“Olan sâlik-i râhkanzil gerek / O rahşilekat‘-ı menâzilgerek.” (S. 40) 

(Yola girene kandil gerek, o atla menzilleri kat etmek gerek) 

Aşk şarabının sâliki olan müride bir mürşidin rehberliği gereklidir ve o vasıta ile menzilleri kat 
etmelidir. Hakikî mürşid, Hz. Peygamber’dir. Diğerleri onun manevî vârisleridir. Mürşid, müridi 
irşad edip dini konularda nasihatte bulunarak manevî ilerlemesine vesile olur. Sonraki beyitte 
ise bu yolun 100 merhalesinden bahseder. Bu yol ne kadar uzun ise de yolda varid olan aşk, 
coşku ve cezbe ile yol kısalır (S. 41). İlahî aşk; hevâdan arındırır, nefsanî kirlilikleri temizler, 
kesrete düşmüş âşıkları doğru yola çeker, solgun yüzleri neşelendirir (S. 44). 

Şair, yaşadığı toplumun ahlâkî yapısı ve kendi nefis muhasebesi ışığında bir değerlendirme 
yaparak güzelliklerin yok olduğunu, eskiyi özlediğini (S. 46) ve hayattan neredeyse hiç zevk 
almadığını, dost meclislerinin ise artık eski tadını kaybettiğini (S. 47) dile getirir. Ayrıca makam, 
servet sahibi ve kibirli kimselerin ilahî aşk zannettikleri birtakım duygulara kanarak yanılgı 
içinde olduklarını (S. 48); fakir ve kimsesizlerin ise hakikî aşk ile mest oldukları vehmiyle 
yaşadıklarını zikreder (S. 49). Yani ilahî aşkın zenginlik fakirlik ya da statü işi olmadığını, 
samimiyet ve rızaya teslimiyetle söz konusu olabileceğini, zerre kadar gayreti olanın emeğinin 
karşılığını göreceğini belirtir (S. 57). Şaire göre ilahi aşk şarabı şöyledir: 

“O berk-i cihân-sûz ola tâbdâr/ Yana hırmen-i töhmet-i ihtiyâr.” (S.62) 

(O cihanı yakan şimşek çok parıltılı olsun, bir töhmet olan irade harmanını yakıp kül etsin) 

Tasavvufta irade, sâliklerin yolunun başlangıcıdır. Aynı kökten türeyen mürid ise tasavvufta 
iradesi bulunmayan kimse için kullanılır. Zira iradesinden sıyrılmayan kimse mürid olamaz.74 
Şiirde işaret edilen müridin tüm benliğinden arınarak nefsânî arzularını terbiye edip Cenâb-ı 
Hakk’ı irade etmesidir. 

Şair, ilahîaşk şarabını hazmı kolay bir suya benzetmekte ve mürşidinden onu talep ederek âb-ı 
hayatın dahi ondan hicab duyduğunu ifade eder (S.63). Zira aşk şarabı, âb-ı hayattan üstündür; 
ebedî hayatın kaynağıdır. İnsanı ebedîleştirir ve dağınık olan gönülleri pejmürdelikten kurtarır 
(S.64).Mezkûr beyitlerde ilahî aşk şarabının nitelikleri ortaya konulmuştur. Bir sonraki aşamada 

                                                                                 
72 Kaplan Üstüner, Divan Şiirinde Tasavvuf (Ankara: Birleşik Yayınları, 2007), 249. 
73 Üstüner, Divan Şiirinde Tasavvuf, 299. 
74 Kuşeyrî, Risâle, 350. 



 
 
 

 Fatma ESEN - Sevim YILMAZ 
 

 

 
 
 
154 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

ise bu hayat verici kaynağı müride ulaştıran kişi konumundaki sâkî figürünü incelemek yerinde 
olacaktır. 

3.2. Sâkî 
Sâkî kelimesi Arapça “سقى” kökünden gelir: Sulamak manasındadır. Sâkî de su veren, su dağıtan; 
kadeh, içki sunandır.75 Yine bezm-i işrette içilen şarap vs. diğer içecekleri kadehlere döküp 
dağıtan, kadeh sunan76 şeklinde de geçer. Sâkî hakikatleri beyan etmek, remizleri açıklamakla 
ariflerin gönlünü Allah aşkıyla doldurur. O mürşid-i kâmildir. Hak Teâlâ, sâkî sıfatlıdır. 
Kendisine âşık olanlara aşk ve muhabbet şarabı sunar.77 Sâkî, şiirlerde içki sunar, meclise 
canlılık verir.78 Şair onbeyite “Kanı sâkîyâ” çağrıları ile başlar. Bu çağrılar istek ve yönelişi 
anlatır. Aşağıda bu ifadeler çerçevesinde beyitler bir araya getirilerek anlamlandırılmıştır. 

3.2.1. Zıtların Uyumundaki Âhenk 
Şair şöyle der: 

“Odur sâkiyâ âteş-i âb-sûz / Odur sâkiyâ âb-ı âteş-fürûz.” (S. 19) 

(Ey Sâkî! Suyu kaynatan ateş, ateşi tutuşturan su ilahi aşktır) 

Ateş ve su bir arada bulunmaz. Birbirine iki zıt bu iki kavram bir araya gelerek çarpıcı bir imaj 
oluşur. Elementleri itibariyle yapısal benzerlik de içerir. Ateş nasıl ki yakıcı özelliğe sahipse 
aşkın da gönlü yakıcılığı söz konusudur. Âşık gönlündeki ateşi söndürmek için de gözyaşı döker. 
Dökülen gözyaşı da aynı zamanda gönlü yakar. Zıtlıkları bir araya getiren de ilahî aşktır. Ateş 
uzun süre yanarak suyu ısıtır. Su ise bir lahza da ateşi söndürür. İlahî aşk da yavaş yavaş uzun 
sürede meyvesini verir. Gelinen makamdan ise düşmek bir anda söz konusu olabilir. Bu 
anlamda da ilahî aşk her an teyakkuz gerektirir. İlahî aşk ile vecd hali ile coşan sâkî, kendi 
yapısal özelliklerinin dışına çıkar bir hale bürünür ki su, yakıcı; ateş, yanıcı bir hal alır. 

3.2.2. Şarab-ı Tahûrunİskası Altındaki Sâlik 
“Kanı sâkiyâ ol mey-i rûh-bahş / Odur sâlik-i râha gül-gûnrahş.” (S. 39) 

(Ruh bahşeden bu şarap, tarikat yoluna girenleri maksuda ulaştıran gül renkli attır)  

Gül-gûn, edebi metinlerde daha çok şarap ve rengi kızıla çalan atlar için isim veya sıfat olarak 
kullanılır.79 Şarap, ilahi aşkın ortaya çıkardığı etki ile sâlike ruh bahşeder, can verir. Gönüldeki 
masivâyı yok eder. Onu aydınlatır.  

“Kanı sâkiyâ ol şarâb-ı tahûr / O feyz-i Hudâ çeşme-i deşt-i nûr.” (S. 43) 

Beyitte İnsan Sûresi 21. âyetteki cennetliklerin rableri tarafından “şarab-ı tahûr” ile iska 
edileceğine telmih yapılır. Ey sâkî diye mürşid-i kâmile seslenilir ki hani nerde o Hüdâ’nın o 
                                                                                 
75 Ferit Devellioğlu, Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik Lugat (Ankara: Aydın Kitabevi, 2017), “Sâkî”, 1069. 
76 Şemseddin Sami, Kâmûs-u Türkî (İstanbul: Çağrı Yayınları, 2010),“Sâkî”, 700. 
77 Erdoğan Uludağ, “Divan edebiyatı Türlerinden Sâkînameler ve Şeyhülislam Bahayi’ninSâkînamesi”, Atatürk Üniversitesi Türkiyat 

Araştırmaları Enstitüsü Dergisi 9, (1998), 49. 
78 Ağah Sırrı Levend, Divan Edebiyatı Kelimeler Remizler Mazmunlar ve Mefhumlar (İstanbul: Dergâh Yayınları, 2015), 305. 
79 Ahmet Atillâ Şentürk, Osmanlı Şiiri Kılavuzu (İstanbul: Dün Bugün Yarın Yayınları, 2021), “Gülgûn”, V/424. 



 
 

 
 Şeyhülislâm Yahyâ Divan’ında Tasavvufî Remizlerin Kullanılışı: Sâkînâme Örneği 

 

 

 
 
 
155 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

tertemiz içeni temizleyen şarabıdenir.80 İlahî aşk, insanı kirli huylarından temizleyip temiz 
vasıfları yerleştirir. Kanaatimizce şarap zâhir anlamı ile olsa idi Cenâb-ı Hakk’ın feyz ve 
bereketine nail kılması anlamındaki bu mısralarda zikredilen “Hüdâ” lafzının dahi bir araya 
gelmesi söz konusu olmazdı. Bu beyitler gösterir ki Yahyâ Efendi, kelimelere tasavvufî manalar 
yükler. Şarabın kendisine sunulmasını ister (S.53) ki iradeyi yok edip fenâya ulaşsın. 

“Getür sâkiyâ ol mey-i sâdeyi / Boyumca bana câme kıl bâdeyi.” (S. 60) 

(Ey mürşid-i kâmil! O sade içkiyi getir ki boyumca elbise olsun) 

Mürşid-i kâmile seslenerek aşk şarabını tüm vücudunu kaplayan bir elbise kılmasını ister.  

“Kanı sâkiyâ ol dırahşende berk / Ki cân âlemin eyleye nûra gark.” (S. 61) 

(Ey sâkî hani nerde o şimşek gibi parlayan kadeh? Ki can âlemini nura gark etsin) 

Aşk can âlemini nura gark eden parıltılı ve göz alıcı bir şimşek gibidir. İnsanın akıl yetisini 
elinden alarak menfi nefsanî sıfatları yok etmelidir. Bu şekilde yol olan sâlikmâsivâyı ve kesreti 
gönlünden uzaklaştırmalıdır. 

“Kanı sâkiyâ ol güvârendeâb / Ki âb-ı hayât eyler andan hicâb.” (S. 63) 

(Ey sâkî! Ab-ı hayatın dahi kendisinden utandığı o hazmı kolay su nerede?) 

Âb-ı hayatın nasıl ölümsüzlük sunduğuna inanılırsa aslında ilahi aşk şarabı da ondan ziyade 
sonsuzluk bahşeder. Şiirde Cemşid’in elindeki içinde bütün kadehi gösteren yedi köşeli bir 
kadehe atfedilerek “câm-ı gît-i nümâ” ifadesi ile mürşidi kâmil aranır (S.65). Cem’in efsanevî 
kadehi bulunmazsa da kırık, incinmiş gönlünün ele alınıp mürşidden iyi ve hoş muamele ile 
yardım ve lütuf istenir (S. 66).  

Aşağıdaki başlıkta meyhâne remzi ile kastedilen ilahî aşkın sunulduğu yerdir. Bir nevi sonsuzluk 
vadeden şarabın özlemi içindeki müridin, “câm-ı gît-i nümâ” ile aradığı mürşidine ulaştığında 
bu aşkı tadacağı mekânın adı meyhâne olur.  

3.3. Meyhâne 
Meyhâne anlamında meykede de kullanılır. Meyhâne ilahi aşkın sunulduğu tekke, her çeşit 
ihtirastan uzak aşk dolu bir âlem; Allah sevgisi ile dolu aşığın gönlü, sâlikin aşk ve şevkle Hakk’a 
münacat yeri, Hakk’ın tecellisi karşısında fani olmak gibi manalara gelir.81 Şair meyhânenin 
kendisi, kapısı, meclisi ve meyin özelliklerini Sâkînâme’nin tamamına yayarak anlatır.  

“Der-i meykedebâzdur kıl şitâb / Bi-hamdi`llâh irdi dem-i feth-i bâb.” (S. 2) 

(Meyhâne kapısı açıktır, acele et. Hamd olsun kapının açılma zamanı geldi) 

Şair âşığı tekkeye, dergâha davet ederek meyhâne kapısının açılma zamanı geldiğini, buraya 
gelmek için acele edilmesi gerektiğini belirtir. Yine sonraki beyitte ilahî aşkın öğrenildiği 

                                                                                 
80 Demirtaş, Şeyhülislâm Yahyâ Efendi Divânı Şerhi, 111. 
81 Üstüner, Divan Şiirinde Tasavvuf, 256. 



 
 
 

 Fatma ESEN - Sevim YILMAZ 
 

 

 
 
 
156 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

meyhâne o kadar yüce bir mekândır ki gökteki hilal o meyhânenin kapısının altından halkası, 
meleklerin kanatları da o meyhânenin süpürgesi olsa yeridir. Çünkü orada her gün zikir meclisi 
kurulmakta ve Allah adı anılmaktadır.82 Şair, bu dergâhta yapılan manevî arınmayı sonraki 
beyitlerde somut bir imgeyle anlatmak üzere “lâ süpürgesi” ve “miftâhı illâ” kavramına 
başvurur. 

3.3.1. Lâ Süpürgesi ile Arınma  
“İder ferşini pâk cârûb-ı lâ / Komaz zerrece anda gerd-ı sivâ.”83 (S. 4) 

(Lâ süpürgesi zemini pak eder. Zerrece sivâ bırakmaz onda) 

“Açık dest-yârî-i mevlâ ile / Anunkuflımiftâh-ı illâ ile.” (S. 6) 

(Mevla’nın dost eli ile açılır. Onun kilidi illâ anahtarı ile) 

Yukarıdaki beyitler, tasavvufî bir terim olan mahv/nefyüisbat ve fenâ-bekâ kavramlarını akla 
getirir. Mahv, nefse ait vasıfları izale etmek; isbat ise coşkun muhabbetin tesiriyle her şeyi 
Hakk’tan görmektir.84 Kuşeyrî’de kaydedilen bilgiye göre mahv alışılan sıfatları ortadan 
kaldırmak, isbat ise ibadetin ahkâmını ikame etmektir. Kişi kendi ahvalinden, zemmedilen 
hasletleri uzaklaştırır, onun yerine övülen hal ve fiilleri koyarsa, o kimse mahv ve isbat 
sahibidir.85 Abdürrezzâk Kâşânî (ö. 736/1335) ayrıca sır ehlinin mahvından da söz eder ki ona 
göre mahv nefsanî hastalık ve afetleri ortadan kaldırmak, isbat ise sırlardan hastalıklar silinince 
yerine alan Hakk’a ulaştıran şeylerdir. Bu iki durum kulluk şartına bağlıdır. Burada kulun kendi 
nefsinden de fani olması nedeniyle amellerin şekillerinin silinmesi söz konusudur. O, kendisi ile 
değil Hak iledir. Çünkü Hak, onu kendi niteliklerinden fani ettikten sonra kendisini baki 
kılmıştır.86 Şiirde kavram olarak yer verilen cârûb-i lâ, yani lâ süpürgesi, varlıklar üzerinde 
Allah’tan başka hiçbir varlığın müessir olmadığına (lâ müessir fi’l-vücûd illallah ve lâ ilâhe 
illallâh) Kelime-i Tevhidi’ne işaret eder.87 Kelime-i tevhid’deki lâ, olumsuzluk edatı, illâ isbat 
içindir. “Yoktur ilâh, ancak Allah vardır.” Lâ ile masivânın ve ağyârın yokluğuna illa sözüyle de 
Allah’ın varlığına hükmedilir. Dervişler bu ibareyi okurken bu mananın vurgulanarak 
okunmasına özen gösterirler.88 Bu kavram, Hakk’ın irade ve ihtiyarını ispat etmek suretiyle 
kulun irade de ihtiyarını nefyetmektir.89 Şair “lâ süpürgesi” ile kalbin temizleneceğini, 

                                                                                 
82 Demirtaş, Şeyhülislâm Yahyâ Efendi Divânı Şerhi, 80. 
83 Heva şeklinde İnal, Divân-ı Yahya, 75; Ertem, Şeyhülislâm Yahyâ Divanı, 15. 
84 Ebû HafsŞehâbeddin Ömer Sühreverdî, Avârifu’l-meârif (Mısır: el-Mektebetü’l-allamiyye, 1358/1939), 368. 
85 Kuşeyrî, Risâle, 73. 
86 AbdürrezzâkKâşânî, Istılâhâtu’s-sûfiyye, thk. Muhammed Kemal İbrahim Cafer (Kum: İntişârât-ı Bîdâr, 1370), 79. 
87 Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, “Cârûb-i Lâ”, 83. 
88 Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, “Lâ – illâ”, 226. 
89 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, 421. 



 
 

 
 Şeyhülislâm Yahyâ Divan’ında Tasavvufî Remizlerin Kullanılışı: Sâkînâme Örneği 

 

 

 
 
 
157 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

mâsivâdan bir zerre bile kalmayacağını, mürşidden el alan90 müridin illâ anahtarı ile manevî 
terakkisinin gerçekleşeceğine işaret eder.91 

3.3.2. Sâkînin Meyi 
“Şu mey-hâne kim ola sâkîsi yâr /Anun virdügi meyde olmaz humâr.” (S. 7) 

(Şu meyhâne ki sâkîsi ola yar, onun verdiği meyde olmaz humar) 

Sâkî, burada mürşid-i kâmildir. Tekkede şeyhin sunduğu aşk şarabı bedene de ruha da ağırlık 
vermez. O, şifadır. 

“Pür it sâkiyâ câmı rindâne sun / Gözet92ahd u peymânı peymâne sun.” (S. 8) 

(Ey sâkî (mürşid)! Kadehi (gönlü) doldur, rindâne (pervasızca, neşeyle) sun! Ahdi ve peymânı 
(verilen sözü ve yemini) gözeterek (kadehi) sun!) 

Peymâne yani manevî hâl, cezbe, ruhî zevk, şevk, vecd anlamlarına gelmektedir.93 Sâkînin 
sunduğu aşk, müride vecd ve cezbe gibi manevî haller verir. Bununla birlikte asıl terakki, 
mürşidin nazarı ile gerçekleşir. Zira aşağıdaki beyitte belirtildiği gibi hakikatte etkiyi yaratan o 
büyüleyici bakışın sarhoşluğudur. 

3.3.3. Sâkînin Nazarı ile Terakkî 
“Anun mestidür gamze-i fitne94-sâz / Anı bilmeyenler sanur mest-i nâz.” (S. 12) 

(O büyüleyici bakışın sarhoşudur. Onu bilmeyenler, haberdar olmayanlar naz sarhoşu zanneder)  

Gamze, süzgün bakış, göz süzme, sevgilinin manalı yan bakışı, insanı mest eden hareket 
anlamındadır. Sevgilinin gamzesi büyücüdür.95 Mest, kendinden geçme, ileri derecede 
sarhoşolup ne söylediğini ve yaptığını bilmeme halidir.96 Osmanlı Şiiri Kılavuzu adlı eserde 
insanın konuşmasa da ruh halinin yüze yansıdığı, göz ve kaş çevresinde ifade oluşturan 
mimiklere Arapçada “gamz” denildiği, sözlüklerdeki “süzgün, sitem dolu bakış” ifadelerin edebî 
metinlerdeki zenginliği karşılamada yetersiz kaldığı, Farsça’da kazandığı anlama dair şu 
benzetmenin kelimeyi manalandırmada bir ipucu olabileceği belirtilir. Balık tutmak için olta 
suya salınırken ipe bir tahta parçası bağlanır. Oltaya gelen balığın dokunuşu ile bu tahta parçası 
suyun üstüne çıkararak hareketlenir. İşte bu parçanın hareketine “gammaze” denir. Mezkûr 
benzetmenin kavramın anlamını genişlettiğini belirtir.97 Tasavvuf düşüncesinde nazar, 

                                                                                 
90 Herhangi bir mürşide intisab etmeye «El almak» denir. Abdulbaki Gölpınarlı, Tasavvuftan Dilimiz Geçen Deyimler ve Atasözleri 

(İstanbul: İnkılap Kitapevi, 2004), 112. 
91 Demirtaş, Şeyhülislâm Yahyâ Efendi Divânı Şerhi, 80. 
92 Görüp şeklinde İnal, Divân-ı Yahya, 75; Ertem, Şeyhülislâm Yahyâ Divanı, 15. 
93 Savaşkan Cem Bahadır, “Şeyhülislam Bir Şairde “Şarap” Kavramı: Şeyhülislam Yahyâ Bey’in “Disünler” Redifli Gazeli”, 

Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi The Journal of International Social Research 7/30, (2014), 51. 
94 Sine şeklinde İnal, Divân-ı Yahya, 76; Ertem, Şeyhülislâm Yahyâ Divanı, 15. 
95 Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, “Gamze”, 142; Mehtap Erdoğan Taş, Güzellik Unsurlarıyla Divan Şiirinde Sevgili (İstanbul: 

Kitabevi, 2018), 74. 
96 Zavotçu, Klasik Türk Edebiyatı Sözlüğü, “Mest”, 487. 
97 Şentürk, Osmanlı Şiiri Kılavuzu, “Gamze”, V/52,54. 



 
 
 

 Fatma ESEN - Sevim YILMAZ 
 

 

 
 
 
158 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

mürşidin müridine manevî yolla bakışıdır. Bu bakış, mürşidden müride feyzin intikaline 
sebeptir. Tasavvuf erbabı “ben”, “sen” yerine “fakir” ifadelerini kullandıkları gibi “nazarım”, 
“nazarlarım” gibi kelimeleri de kullanırlar. Yine gamze ilahî tecellilerin âşığın gönlünde 
oluşturduğu heyecanları temsil eder.98 

Mürşidin nazarından mahrum kalmaya “nazardan düşmek”, evliyâullahtan birinin nazarına, 
manevi ilgi ve himayesine ermeye “nazara uğramak”, birisini nazarla hâl ehli yapmaya “nazar 
etmek”, bakışıyla insanı olgunluğa eriştiren mürşide “sâhib-i nazar” ifadeleri kullanılır.99 
Mürşidin nazarının tesiri anlatılırken “Nazarı sana fayda vermeyenin sözü de fayda sağlamaz” 
denilmiştir. Mürşid, sadık bir hak talibine nazar ettiğinde onun kalbi açılır. Allah Teâlâ’nın özel 
ihsanlarını almaya kabiliyet ve ehliyet kazanır.100 Âşık için sevgilinin kendisine bakması, bu 
bakışlara gönlünün muhatap olması âlemde eşsiz bir nimettir. Aksi ise yani sevgilinin 
bakmaması, yönünü başka tarafa dönmesi telafisi mümkün olmayan bir ziyandır.101 Nazarla 
eğitim, sadece gözle bakmaktan öte bir anlam taşır. Şeyhin teveccühü ruha tesir eder ve 
müridin manevî ilerlemesine vesile olur. Mürşidin bakışları, şarap gibi sarhoş edici niteliktedir. 
Bu yolu bilmeyenler, sarhoşluğu başka sebeplerden kaynaklı zanneder.  

Sevgili, gamzesiyle yani nazarıyla kesretteki âşığı sırra davet ederek onun maddi unsurlarından 
kurtulması için çeşitli güzellik unsurlarını harekete geçirir, böylece âşığın manevî yolculuğunu 
başlatır. Bu yolculuk âşığın sevgilinin varlığında yok olmasıyla yani fenâfillah ile sonuçlanır.102 

3.3.4. Müridin Mürşidinden Beklediği Söz ve Cefası 
“Şu`â`ı ki her yana rahşân olur / Nümûdâr-ı mühr-i Süleymân olur.” (S.14) 

(Onun şuaları her yana parıltılar saçar, böylece Süleyman’ın mührü ortaya çıkar.) 

Tasavvufta mühr-i Süleyman sevgilinin dudaklarıdır. İlahî aşkın talipleri olan mürid de o iki 
dudak arasından çıkacak mutluluk verici bir sözün, bir yakınlık kelimesinin muhatabı olmak 
için büyük bir iştiyak içinde bulunur.103 Dudak yuvarlak oluşu sebebiyle mühre benzetilir. O 
dudak ki cemal hazinesinin kapısına vurulmuş bir Süleyman mührüdür. Dudak ve ağzın sır 
olarak tahayyülü, onun açılmamasına dayanır. Sır, saklanan ve gizli tutulan bir şeydir. 
Sevgilinin sır olan dudağının âşık için açılması hemen hemen muhal bir şeydir. Sırrın yokluk ile 
de çok yakın bir muhteviyatı mevcuttur. Bu yokluk da fenâya tekabül eder.104 Aşk yolunda 
fenânın zorluğunu yaşayan âşık, aradığı safa ve vefayı câmda bulur. Aşağıdaki beyitte bu aşk 
şarabının sevinç, gönül hoşluğu ve sadakat kaynağı olduğu söylenir. 

                                                                                 
98 Ethem Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü (İstanbul: Anka Yayınları, 2004), “Nazar”, 467. 
99 Abdülbaki Gölpınarlı, Tasavvuftan Dilimize Geçen Deyimler ve Atasözleri, 234. 
100 Sühreverdî, Avârifu’l-meârif, 86-87. 
101 Alper Ay, “Bir Bakışın Serencâmı: Edebiyatta Gamze Tasavvufta Nazar”, İstem 21/42 (2023), 166. 
102 Özlem Şahin, “Bâkî Divanı’nda Gamze”, Eski Türk Edebiyatı Araştırmaları Dergisi 6/1 (Mart 2023), 174. 
103 Demirtaş, Şeyhülislâm Yahyâ Efendi Divânı Şerhi, 71, 90. 
104 Seybetullah Yüce, Tasavvuf Kültüründe Hz. Süleyman (İstanbul: İstanbul Sabahattin Zaim Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim 

Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2023), 71; Lütfi Bayraktutan, “Divan Şiirinde Sevgiliye Mahsus Estetik Motifler-III”, Uludağ 
Üniversitesi Eğitim Fakülteleri Dergisi VII/2 (1992), 89. 



 
 

 
 Şeyhülislâm Yahyâ Divan’ında Tasavvufî Remizlerin Kullanılışı: Sâkînâme Örneği 

 

 

 
 
 
159 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

“O câmun mey-i nâbı mihr-i safâ / Anun her habâbısipihr-i vefâ.”105 (S. 15) 

(O kadehin içindeki saf şarap bir eğlence güneşidir. Üzerindeki her kabarcık da bir vefa 
semasıdır)  

Cem’in elinde bulunan câm adı verilen kadeh ile bütün dünyayı seyrettiği rivayet edilir.106 İlahî 
aşk şarabı ile dolu bir kadeh ancak safa (gönül hoşluğu huzur) verir. O şarap üzerindeki her 
kabarcık, bir vefa göğüdür. Vefa, sadakat, verilen söze bağlılık, müridler için vazgeçilmesi 
mümkün olmayan hasletlerdir.107 Güneşin kâinatı aydınlatması gibi ilahi aşk, müridin kalbini 
arındırıp, parlatır ve ona sevin ve huzur verir.  

“Ide erre-i mihnet-i `aşk-ı saht / Der-i mey-kede gibi sînemdülaht.” (S. 56) 

(Bu zorlu aşkın meşakkat testeresi, meyhâne kapısı gibi gönlümü iki parça yaptı)  

Şair aşk yükü ile gönlünün parçalandığını söyler. Zira ilahî aşk yolu kolay değildir. Gönül 
meyhâneye, aşkın sıkıntısı da testereye benzetilmiştir. Bıçağın bir kapıyı kesip parçalara 
ayırması gibi aşk da meyhâne kapısı gibi olan aşığın kalbini keser ve paramparça eder. Aşkın 
meyhânesini tekke olarak düşünürsek bu meyhâneye girenin dünyevî hevesleri ve şehevî 
duyguları kalpten çıkarması gerekir. Meyhânede sâkînin verdiği şarapla sarhoş olan rinde aşk 
yolunda lazım olan şey, paramparça olmuş bir gönüldür.108 

“Kanı sâkiyâ himmet-i bî-dirîg /Niyâm-ı tegâfülde neyler o tîg.” (S.67) 

(Ey Sâkî! Hani nerde esirgemediğin himmet? Gaflet uykusuna dalanları sen yine kılıcınla ikaz et) 

Şeyhe celal ile gaflet içerisindeki müridleri ikaz ve terbiye etmesi ve gönül mülkünü ağyardan 
kurtararak aşkın padişahına tahsis etmesi söylenir. Zira müridlerin halleri çok iç açıcı değildir. 
(s.69)  

“Adûdan gönül mülkün ide halâs / Anı eyleye hüsrev-i ‘aşka hâs.” (S. 70) 

(Gönül mülkünü düşmandan kurtarıp onu aşk Hüsrev’ine has kıl) 

Hüsrev’in manalarından biri padişahtır.109 Şair gönlü bir ülkeye benzetip aşkı da Hüsrev yani 
padişah manasına kullanır. Aşk da padişah gibi yüce bir makamı temsil eder. Gönülden 
düşmanları yani mâsivâ hevesini, dertleri ve arzuları çıkaracak olan da ilahi aşk şarabıdır. Şeyh 
müridlerin gönüllerini marifeti ilahiye ile doldurup nefsanî düşmanlardan arındırır. Kalp saf 
hale gelerek aşkın padişahına has kılınır. Zira aşkın padişahı rastgele bir gönle gelmez. Onun 
temizlenip arındırılması gerek. Bu şekildeki kalp aşka layık olur. Bu beyit Şemseddîn-i Sivâsî’nin 

                                                                                 
105 Dü-ta şeklinde İnal, Divân-ı Yahya, 76; Ertem, Şeyhülislâm Yahyâ Divanı, 16. 
106 Ömür Ceylan, Tasavvufi Şiir Şerhleri (İstanbul: Kapı Yayınları, 2007), 302. 
107 Demirtaş, Şeyhülislâm Yahyâ Efendi Divânı Şerhi, 91. 
108 Ali Eynir, Şeyhülislam Yahya Divanında Soyut Unsurlar (İstanbul: İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans 

Tezi, 2019), 38. 
109 Pala, Divan Şiiri Sözlüğü, “Hüsrev”, 220. 



 
 
 

 Fatma ESEN - Sevim YILMAZ 
 

 

 
 
 
160 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

“Sür çıkar gayrı dilden tâ tecelli kıla Hak / Pâdişâh konmaz sarâyahânema‘mûr olmadan”110 
şeklindeki beytini hatırlatır.111 

Son beyitlere yaklaşırken ilahî tecellî ve kemâl zamanının geldiğini (S.71) zikreder. “Yahyâ” 
mahlasını zikrederek şiirinin yüksek sesle musıkî eşliğinde söylenmesini tavsiye eder (S. 76). 
Zira eseri melekleri ve feleği coşturacak kadar güzeldir.112 Şairin mahlasının Yahyâ olduğu, 
gazelinde yer alan şu beyitten anlaşılıyor.113 

“Hemân dünyâda bî-nâm ü nişân ol / Budur dünyâda Yahyâ sana mahlas.” (G.129) 

Sonuç ve Öneriler 
Bu çalışmada yer verilen Şeyhülislâm Yahyâ’nın edebî yönünün yanı sıra tasavvuf düşüncesi ve 
hayatına ilişkin ulaşılan bulgular, şiirine yeni bir bakış açısı ve derinlik kazandırmıştır. 
Tasavvuf, divan şiirinin kaynaklarından biridir. Tasavvufun bir hâl ilmi oluşu ıstılah, mecaz ve 
remizlerle yazıya dökülen tarafı, divan şiiri estetiği çerçevesinde iç içe bir üslup ile gelişimine 
katkı sağladığı söylenebilir. Bir şiir incelenirken, eserin derinlemesine anlaşılması için şairin 
hayatı, düşünce yapısı ve dönemin sosyo-kültürel bilgileriyle birlikte açıklanması 
gerekmektedir. Şiirlerin hedef kitlesince de makes bulması ayrıca ehemmiyetlidir. Hisler 
ötesinde gidip gelen şiir, çeşitli anlam katmanları içeren çok parçalı bir bütün gibidir. 
Dolayısıyla anlamlardan biri veya birkaçı daha belirgin olabilir. Bu katmanların yoğun ve baskın 
olanı eserin kimliğini belirler. Çeşitli okumalar sayesinde her okuyucu, kendi dünyasındaki 
anlam çağrışımlarıyla şiiri değerlendirebilir; ancak bu süreçte bilimsel, edebi ve toplumsal 
gerçekliklere de sadık kalınmalıdır. Elimizdeki veriler çerçevesinde incelediğimiz sûfî bir 
toplumda dinî bir kimliğe sahip olan Şeyhülislâm Yahyâ’nın şiirlerinde kullandığı remizler, 
edebî bir geleneğin ürünü olmasının yanı sıra tasavvufî manaları da ihtiva eder. Onun deneyimi 
dinî bir tecrübedir ve şiirinde dinî muhtevalı kelimelerin yer alması da doğaldır. Elbette divan 
edebiyatı dilinin değer sisteminden de haberdardır. Şiir adına günah sayılabilecek şeyleri edebî 
kaygılarla yazacak ve övecek değildir. Yine şair, şiirini yalnızca edebî bir gelenek çerçevesinde 
şekillendirmekle kalmamış, tasavvufu da salt bir araç olarak kullanmamıştır. Bu sebeple onun 
hakkında yapılan tüm değerlendirmelerin eserin bütünsel anlamını ortaya koyan eksiksiz bir 
yorum sağlaması güçtür. Şiirlerinin zâhirî ve tasavvufî anlamlarını kesin çizgilerle ayırmak her 
ne kadar kolay olmasa da kanaatimizce söz konusu beyitlerde ilahî aşk ve mutasavvıfane mana 
yoğun olarak kendini hissettirmektedir. Şairin bu kelimelere yüklediği anlam büyük önem 
taşımaktadır; zira tüm bu kavramlar, makalede yer verilen şekillerde yorumlansa da şair 
bunlara gerçekte çok daha farklı manalar da yüklemiş olabilir.  

Tasavvuf edebiyatı büyük ölçüde remiz ve mecazlarla örülü sembolik bir dile dayanır. Şarap, 
sâkî ve meyhâne gibi kavramlar, doğrudan tasavvufa ait ıstılahlar olmamakla birlikte şiirlerde 
                                                                                 
110 Müstakimzâde Süleyman Sadeddin, Şerh-i Dîvân-ı Aliyy-i’l-Murtazâ (Kahire: Bulak Matbaası, 1255). 241. 
111  Fatih Ramazan Süer, Sivâsîlerin Piri Şemseddin Sivâsî (İstanbul: Ketebe Yayınları, 2018), 60. 
112 Ertem, Şeyhülislâm Yahyâ Divanı, XXVI. 
113 Zeynep Dinçer Berdibek, Şeyhülislâm Yahyâ Divânı’nın Bağlamlı Dizini ve İşlevsel Sözlüğü (Ankara: Gazi Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Doktora Tezi, 2018), 34. 



 
 

 
 Şeyhülislâm Yahyâ Divan’ında Tasavvufî Remizlerin Kullanılışı: Sâkînâme Örneği 

 

 

 
 
 
161 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

tasavvufi terminoloji ile ilişkilendirilerek karşımıza çıkar. Bu durum, dinî ve ahlâkî açıdan 
olumsuz görülen bu kelimelere, tasavvufî şiir bağlamında olumlu bir değer biçilmesi anlamına 
gelir. Şarabın insanda yarattığı etki ile aşkın ortaya çıkardığı etkinin müşterek oluşu ve hakikat-
mecaz ilişkisi sayesinde şairler, şarabı ilahî aşk olarak şiirlerine konu etmişlerdir. Yine sâkî 
remzi yol gösteren mürşid işlevini üstlenirken; meyhâne ise sohbeti, zikir halkasını veya 
tekkeyi işaret eder. Tıpkı meyhânenin içki içmek için insanların toplandığı bir yer olması gibi, 
tekke de ilahî aşk şarabı içen müridlerin aşk ile sekr hali yaşadıkları bir mekân niteliği 
kazanmıştır. 

Şair şarabı övmüş, ilk beyitlerden itibaren onun elest meclisi kadar kadim olduğunu, neşe ve 
sevinç verdiğini ve içiminin hoş olduğunu vurgulamıştır. Aynı zamanda cârûb-i lâ, menba-ı 
sıbgatu’llah ve miftâh-ı illâ gibi ifadelerle şiire belirgin bir tasavvufî renk katmıştır. Şairin sık 
sık kanı sâkîya diyerek sâkîden talep ettiği şarabın, hakiki aşka ulaştıran ilahî aşk şarabı olduğu 
görülmektedir. Zira şairin kâinata bakış açısı mutasavvıflarınkiyle örtüşmektedir. İşlediği bu 
tasavvufi terimlerden ve ulaşabildiğimiz kaynaklardan hareketle şairin bu ıstılahları şiirinde 
anlamlı kılacak derecede tasavvufa vâkıf olduğunu söyleyebiliriz. Bu vukûfiyet, onun hayatı 
boyunca hem ilmî hem de manevî alanda derinleşmesinin neticesi olup özellikle Mısır’da 
yaşadığı yıllardaki tasavvufî eğitimi ve sonrasında da tasavvuf çevreleriyle kurduğu yakın 
ilişkilerle pekişmiştir. Tüm bu birikim, onun gönül adamı ve mutasavvıf kimliğine de işaret 
eder. Şiirlerindeki âhenk ve zenginlik, her ne kadar edebi geleneğin bir ürünü olsa da 
kanaatimizce tasavvufi anlamlarıyla birlikte bütüncül bir mana dâhilinde düşünülmelidir. 
Sonuç olarak bu eser, insan-ı kâmil olma yolunda ilerlemeyi murad eden sâliki, manevî bir 
yolculuğa davet eden bir söylem kurar. 

Şeyhülislâm Yahyâ hakkında bütüncül bir bakış açısına ulaşmak, onun tasavvufî kimliğini daha 
ayrıntılı ortaya çıkaracak araştırmaların ve bu yeni bulgularla şiirlerinin yeniden 
değerlendirilmesinin sonucunda mümkün olacaktır.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 
 

 Fatma ESEN - Sevim YILMAZ 
 

 

 
 
 
162 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Kaynakça / References 
Akın, Ertuğrul. Şeyhülislâm Zekeriyyâzâde Yahyâ Efendi’nin (ö. 1053/1644) Fetvaları ve Fıkhî Analizi (İbadetler, 

Aile ve Ceza Hukuku Özelinde Bir İnceleme). Çanakkale: Çanakkale OnSekiz Mart Üniversitesi, 
Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, Doktora Tezi, 2023. 

Aktepe, M. Münir. “Kemankeş Ali Paşa”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 25/248. Ankara: TDV 
Yayınları, 2022.  

Akyol, Ercan – Benli, Ali. “Odesto a Rûmî Qâdî in Greater Syria and Egypt: Literary Networks Surrounding 
Zekeriyyâzâde Yahyâ Efendi (1561-1644)”. Der Islam 102/1 (2025), 211-248. 
https://doi.org/10.1515/islam-2025-0007 

Altunsu, Abdülkadir. Osmanlı Şeyhülislâmları. Ankara: Ayyıldız Matbaası, 1. Basım 1972. 
Arı, Ahmet. “Divan Edebiyatı’nda Dinî-Tasavvufi Şiir Tasnifi ve Şeyhülislâm Yahyâ’nın Şiiri”. SDÜ Fen-

Edebiyat Fakültesi Sosyal Bilimler Dergisi/8 (2003), 113-126. 
Arpaguş, Safi. “Galata Mevlevîhanesi”, Büyük İstanbul Tarihi. İstanbul: İBB Kültür A.Ş., 2015, V/287-293. 
Ay, Alper. “Bir Bakışın Serencâmı: Edebiyatta Gamze Tasavvufta Nazar”. İstem 21/42 (2023), 165-184. 
Bahadır, Savaşkan Cem. “Şeyhülislam Bir Şairde “Şarap” Kavramı: Şeyhülislâm Yahyâ Bey’in “Disünler” 

Redifli Gazeli”. Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi The Journal of International Social Research 
7/30, (2014), 44-54. 

Bayraktutan, Lütfi. “Divan Şiirinde Sevgiliye Mahsus Estetik Motifler-III”. Uludağ Üniversitesi Eğitim 
Fakülteleri Dergisi VII/2 (1992), 83-92. 

Bayraktutan, Lütfi. Şeyhülislâm Yahyâ Divanından Seçmeler. İstanbul: Kültür Bakanlığı Yayınları, 1. Basım, 
1990. 

Bilgin, Azmi. “Tasavvuf ve Tekke Edebiyatı”. İlmî Araştırmalar 1 (1995), 61-82. 
Bilkan, Ali Fuat. Fakihler ve Sofuların Kavgası. İstanbul: İletişim Yayınları, 1. Basım, 2016. 
Bozkurt, Kenan. “Şeyhülislâm Yahyâ’nın Şiirlerinde Püritenizm Eleştirisi”. Euroasıa Journal of Socıal 

Scıences, Sosyal Bilimler Kongresi Kitabı. ed. Abdulsemet Aydın. 560-575. Diyarbakır: Ubak Yayınevi, 
2019. 

Cebecioğlu, Ethem. Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü. İstanbul: Anka Yayınları, 2. Basım, 2004. 
Ceyhan, Adem. “17. Asır Mevlevi Edebiyatından Bir Portre: Antalyalı Âdem Dede (1591-1653)”. Türkiyat 

Mecmuası (Bahar 2011), 141-166. 
Ceyhan, Semih. İsmail Ankaravî ve Mesnevî Şerhi. Bursa: Uludağ Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Doktora Tezi, 2005. 
Ceylan, Ömür. “Tasavvufi Şiirin Poetikasına Doğru: Tasavvufi Istılah ve Remizlerin Poetik Değeri 

Üzerine”. Dîvân Toplantıları-I: Mazmûndan Poetikaya. (2020), 98-101. 
Ceylan, Ömür. Tasavvufi Şiir Şerhleri. İstanbul: Kapı Yayınları, 3. Basım, 2007. 
Chittick, Wıllıam C. -Murata, Sachiko. İslâm’ın Vizyonu. çev. Turan Koç. İstanbul: İnsan Yayınları, 2003. 
Çapan, Pervin. Mustafa Safâyî Efendi Tezkire-i Safâyî. Ankara: Atatürk Kültür Merkezi Başkanlığı Yayını, 

2005. 
Çayıldak, Özlem - Kavruk, Hasan. “Sâkî-Nâmelerde Şarap Tasvirleri”. Turkish Studies 13/5 (Aralık 2017), 

79-109. http://dx.doi.org/10.7827/TurkishStudies.12781. 
Demir, Yavuz. “Şeyhülislâm Yahyâ Efendi ve Sâkinâmesi”. Milli Kültür 62 (Eylül 1988), 34-38. 
Demirtaş, H. Necati. Şeyhülislâm Yahyâ Efendi Divânı Şerhi. İstanbul: Akıl Fikir Yayınları, 2016. 
Devellioğlu, Ferit. Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik Lugat. Ankara: Aydın Kitabevi, 33. Basım, 2017. 

https://doi.org/10.1515/islam-2025-0007
http://dx.doi.org/10.7827/TurkishStudies.12781


 
 

 
 Şeyhülislâm Yahyâ Divan’ında Tasavvufî Remizlerin Kullanılışı: Sâkînâme Örneği 

 

 

 
 
 
163 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Dinçer Berdibek, Zeynep. Şeyhülislâm Yahyâ Divânı’nın Bağlamlı Dizini ve İşlevsel Sözlüğü. Ankara: Gazi 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Doktora Tezi, 2018. 

Durmuş, Ali. “XVII. Yüzyılda Osmanlı Devleti’nde Kadızâdeliler Sivasîler Arasında Musâfaha-İnhinâ 
Tartışmaları”. Akademik Platform İslami Araştırmalar Dergisi 5/1 (Nisan 2021), 44-60. 
https://doi.org/10.52115/apjir.889517. 

Erdoğan Taş, Mehtap. Güzellik Unsurlarıyla Divan Şiirinde Sevgili. İstanbul: Kitabevi, 2. Basım, 2018. 
Ertem, Rekin. Şeyhülislâm Yahyâ Divanı. Ankara: Akçağ Yayınları, 1995. 
Eynir, Ali. Şeyhülislâm Yahyâ Divanında Soyut Unsurlar. İstanbul: İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2019.  
Fâizî, Kafzâde. Divân. İstanbul: Süleymaniye Kütüphanesi. Fatih Koleksiyonu, 3888-002, 75a. 

https://portal.yek.gov.tr/works/detail/242238.  
Gıbb, E.J. W. Osmanlı Şiir Tarihi. İstanbul: Bürhaneddin Matbaası, 1943. 
Gölpınarlı, Abdülbaki. Tasavvuftan Dilimize Geçen Deyimler ve Atasözleri. İstanbul: İnkılap Kitabevi, 2004. 
Güzel, Abdurrahman. Dini-Tasavvufi Türk Edebiyatı El Kitabı. Ankara: Akçağ Yayınları, 8. Basım 2015. 
Hücvîrî, Ali b. Osman. Keşfü’l-Mahcûb. çev. Mahmud Ahmed Mâdî Ebû’l-Azâim, thk. Ahmed Abdurrahim Es 

Sayih - Tevfik Ali Vehbe. Kahire: Mektebetü’s-sekafet’d-diniyye, 1428/2007. 
İbn Kazib b. ElBan. el-Mevâkıfu’l-ilahiyye. ed.Asım İbrahim el-Keyyâlî. Lübnan: KitabuNaşirun, 1. Basım, 

1424/2016. 
İnal, İbnü’l-Emin Mahmud Kemal. Divân-ı Yahyâ. İstanbul: Matbai Âmire, 1334. 
Kâşânî, Abdürrezzâk. Istılâhâtu’s-sûfiyye. thk. Muhammed Kemal İbrahim Cafer. Kum: İntişârât-ı Bîdâr, 

1370.  
Kavruk, Hasan. “Şeyhülislâm Yahya”. Türk Edebiyatı İsimler Sözlüğü. 18/349-355. Ankara: Ahmet Yesevi 

Üniversitesi-Kültür Turizm Bakanlığı, 2022. 
Kavruk, Hasan. Şeyhülislâm Yahyâ Divânı. Ankara: MEB Yayınları, 3. Basım, 2023.  
Kaya, Bayram Ali. “Yahyâ Efendi, Zekeriyyâzâde”.Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 43/245-

246.İstanbul: TDV Yayınları, 2013. 
Kayaokay, İlyas. “Şeyhülislâm Yahyâ İçin Yazılan Kasideler”. Millî Kültür Araştırmaları Dergisi (MİKAD) I/2 

(Aralık 2017), 108-159. 
Kılıç, Mahmud Erol. Hayatın Satır Araları. İstanbul: Sûfî Kitap, 1. Basım, 2013. 
Konuk, Ahmed Avni. Mesnevî-i Şerîf Şerhi. haz. Mustafa Tahralı-Selçuk Eraydın. İstanbul: Kitabevi, 2011, I-

XIII. 
Kuşeyrî, Abdülkerim. er-Risâletü’l-kuşeyriyye fi ilmi’tasavvuf. thk. Maruf Mustafa Zeyruk. Beyrut: el-

Mektebetü’l-Asriyye, 1. Basım, 1461/2001. 
Levend, Agâh Sırrı. Edebiyat Tarihi Dersleri. İstanbul: Kanaat Kitabevi, 4. Basım, 1938. 
Levend, Ağah Sırrı. Divan Edebiyatı Kelimeler Remizler Mazmunlar ve Mefhumlar. İstanbul: Dergâh Yayınları, 

1. Basım, 2015. 
Macit, Muhsin - Soldan, Uğur. Edebiyat Bilgi ve Teorileri El Kitabı. Ankara: Grafiker Yayınları, 2004. 
Mehmed Süreyya. “Yahya Efendi (Zekeriyya-Zâde)”. Sicill-i Osmanî Yahud Tezkire-i Meşâhir-i Osmâniyye. 

Haz. Orhan Hülagü- Mustafa Ekincikli- Hamdi Savaş, I-V/2: 238-239. İstanbul: Sebil Yayınevi, 
1998.  

Mısrî, Niyâzî. Risâle-i tasavvuf ve imanî taklidî ve takhikî. İstanbul: Süleymaniye Kütüphanesi, Pertev Paşa, 
00261M-003, 13b. https://portal.yek.gov.tr/works/detail/318789 

https://doi.org/10.52115/apjir.889517
https://portal.yek.gov.tr/works/detail/242238


 
 
 

 Fatma ESEN - Sevim YILMAZ 
 

 

 
 
 
164 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Muhibbî, Muhammed b. Fazlullahed-Dımaşki. Hülâsatü’l-eser fi a’yani’l-karni’l-hadi aşer. Beyrut: Dâru Sadır, 
ts. 

Naci, Muallim. Osmanlı Şairleri. haz. Cemal Kurnaz, İstanbul: MEB Yayınları, 1995. 
Naimâ Mustafa Efendi. Târîh-i Nâimâ. haz. Mehmet İpşirli. Ankara: Türk Tarih Kurumu, 2014. 
Okatan, Halil İbrahim. Kafzade Fâizî Hayatı Eserleri Sanatı - Tenkitli Divan Metni. İzmir: Ege Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 1995. 
Pala, İskender. Ansiklopedik Divan Şiiri Sözlüğü. Ankara: Kapı Yayınları, 14. Basım, 2005. 
Pürcevâdî, Nasrullah. Can Esintisi İslamda Şiir Metafiziği. çev. Hicabi Kırlangıç. İstanbul: İnsan Yayınları, 

1998. 
Râzî, Muhammed b. EbiBekr b. Abdilkadir. Muhtâru’s-sıhâh. haz. Yusuf Muhammed. Beyrut: el-

Mektebetü’l-asriyye, 3. Basım, 1418/1997. 
Sami, Şemseddin. Kâmûs-u Türkî. İstanbul: Çağrı Yayınları, 2010. 
Solmaz, Süleyman. Şeyhülislâm Yahyâ Efendi Hayatı, Sanatı, Eserleri. Ankara: Akçağ Yayınları, 2. Basım, 2018. 
Süer, Fatih Ramazan. Sivâsîlerin Piri Şemseddin Sivâsî. İstanbul: Ketebe Yayınları, 1. Basım, 2018. 
Sühreverdî, Ebû Hafs Şehâbeddin Ömer. Avârifu’l-meârif. Mısır: el-Mektebetü’l-allamiyye, 1358/1939. 
Şahin, Özlem. “Bâkî Divanı’nda Gamze”.Eski Türk Edebiyatı Araştırmaları Dergisi 6/1 (Mart 2023),170-205. 

https://doi.org/10.58659/estad.1257959 
Şentürk, Ahmet Atillâ. Osmanlı Şiiri Kılavuzu. İstanbul: Dün Bugün Yarın Yayınları, 1. Basım, 2021. 
Şeyhi Mehmed Efendi. Vekâyi’ul-fuzalâ Şeyhî’nin Şakâ’ik Zeyli. haz. Ramazan Ekinci. ed: Derya Örs. İstanbul: 

Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 1. Basım, 2018. 
Tonga, Aydın. Osmanlı’nın Paralel Devleti Kadızadeliler. İstanbul: Doğu Kitabevi, 2017.  
Toprak, Muhbet. Şeyhülislâm Bahayi Divanı Şerhi. Denizli: Pamukkale Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2006.  
Uludağ, Erdoğan. “Divan edebiyatı Türlerinden Sâkînâmeler ve Şeyhülislâm Bahayi’nin Sâkînâmesi”. 

Atatürk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi 9 (1998), 49-64. 
Uludağ, Erdoğan. “Şeyhülislâm Bahâyî Divânı’nda Şahsiyetler”. Eski Türk Edebiyatı Araştırmaları Dergisi 5/3 

(Aralık 2022), 1200-1259. 
Uludağ, Süleyman. Tasavvuf Terimleri Sözlüğü. İstanbul: Kabalcı Yayıncılık, 1. Basım, 2012. 
Uraz, Murat. Şeyhülislâm Yahyâ. İstanbul: Tefeyyüz Kitabhanesi, 1944. 
Üstüner, Kaplan. “Divan Şiirinde Tasavvuf (14. ve 15. yy. Divanlarına Göre)”.38. ICANAS: Uluslararası Asya ve 

Kuzey Afrika Çalışmaları Kongresi Bildiriler IV (2008), 1759-1776. 
Üstüner, Kaplan. Divan Şiirinde Tasavvuf. Ankara: Birleşik Yayınları, 1. Basım, 2007. 
Yasak, Yeliz. Şeyhülislâm Yahyâ Divân’ında Aşk. Edirne: Trakya Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Yüksek Lisans Tezi, 2008. 
Yılmaz, Mehmet. Edebiyatımızda İslamî Kaynaklı Sözler-Ansiklopedik Sözlük. İstanbul: Enderun Kitabevi 1992. 
Yılmazer, Ziya. “Murad IV”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 31/79-180. Ankara: TDV Yay., 2020. 
Yüce, Seybetullah. Tasavvuf Kültüründe Hz. Süleyman. İstanbul: İstanbul Sabahattin Zaim Üniversitesi, 

Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2023. 
Yücer, Hür Mahmut. “Eyüp’te Medfun Kadızâde Mehmet Tahir Efendi ve Bir Eseri”. Eyüp Sultan 

Sempozyumu VIII Tebliğler, İstanbul: Eyüp Belediyesi Kültür Yayınları. 2004, 50-63. 
Zavotçu, Gencay. Klasik Türk Edebiyatı Sözlüğü. İstanbul: Kesit Yayınları, 1. Basım, 2013. 
Zübeyiroğlu, Ruhsar. Mecmau’t-teracim Mehmet Tevfik Efendi. İstanbul: İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Doktora Tezi, 1989. 

https://doi.org/10.58659/estad.1257959


 
 

 
 Şeyhülislâm Yahyâ Divan’ında Tasavvufî Remizlerin Kullanılışı: Sâkînâme Örneği 

 

 

 
 
 
165 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Orijinallik Beyanı / Declaration of Authenticity 
Bu çalışma, İntihal.net programı aracılığıyla değerlendirilmiş olup, intihal tespit edilmemiştir. / The 
study was evaluated through the İntihal.net program and no plagiarism was detected. 

Akademik Etik Beyanı / Academic Ethics Statement 
Bu çalışma Eskişehir Osmangazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tasavvuf Anabilim Dalında 2022 
yılından bu yana Doç. Dr. Sevim YILMAZ danışmanlığında hazırlanan “Şeyhülislam Yahya Efendi’nin 
Divan’ındaki Tasavvufi Kavramlar” başlıklı Doktora tezinden üretmedir. Çalışmada cümle tashihlerinde 
zaman zaman yapay zekâdan istifade edilmiştir. 

This study was conducted at Eskisehir Osmangazi University Social Sciences Institute Sufism Department 
of 2022 in This study is a product of the Doctoral thesis titled “The Sufi Concepts in the Divan of Sheikh 
al-Islam Yahya Efendi” prepared under the supervision of Assoc. Prof. Sevim YILMAZ. In this study, 
artificial intelligence was occasionally utilized for sentence editing and corrections. 

Çatışma Beyanı / Conflict Statement  
“Şeyhülislâm Yahyâ Divan’ında Tasavvufi Remizlerin Kullanılışı: Sâkînâme Örneği” başlıklı makaleyle ilgili 
olarak diğer kişi veya kurumlarla herhangi bir çıkar çatışması beyan edilmemiştir. 

No conflict of interest has been reported with any other person or institution regarding the article titled 
“The Use of Sufi Symbols in the Dīvān of Shaykh al-Islām Yaḥyā: The Example of the Sāqī-nāme.” 

İTHAF / DEDICATION / إهداء 
Bu makale, İsrail’in Gazze’deki üniversitelere, okullara, hastanelere, mülteci kamplarına, evlere, camilere 
ve kiliselere düzenlediği vahşi, barbar, insanlık ve hukuk dışı saldırıları nedeniyle hayatını kaybeden 
bilim insanları, öğrenciler, sağlık çalışanları, din adamları, gazeteciler, bebekler, çocuklar ve masum 
sivillere ithaf edilmiştir. İsrail’in iki milyondan fazla Gazzeliyi evlerinden ve topraklarından sürgün 
etmek istemesi insanlık dışıdır. İsrail’in uluslararası hukuka, insan hak ve hürriyetlerine aykırılık içeren 
tüm işgal ve saldırıları suçtur ve bu nedenle yargılanması gerekmektedir.  

This article is dedicated to the scientists, students, health workers, religious officials, journalists, babies, 
children and innocent civilians who lost their lives as a result of Israel’s brutal, barbaric, inhumane and 
illegal attacks on universities, schools, hospitals, refugee camps, homes, mosques and churches in Gaza. 
Israel’s attempt to expel more than two million Gazans from their homes and lands is inhumane. All 
Israeli occupations and attacks that violate international law, human rights and freedoms are crimes and 
therefore Israel must be prosecuted. 

رياء الذين هذه المقالة موجهة إلى العلماء والطلاب وعاملين في مجال الصحة ورجال الدين والصحفيين والرضع والأطفال والمدنيين الأب

فقدوا حياتهم بسبب الهجمات الوحشية واللاإنسانية وغير القانونية التي شنتها إسرائيل على الجامعات والمدارس والمستشفيات ومخيمات 

اللاجئين والمنازل والجوامع والكنائس الموجودة في غزة. فما تريده إسرائيل من نفي وتهجير أكثر من مليوني فلسطيني من أراضيهم 

ازلهم هو أمر غير إنساني. إن كافة ما تفعله إسرائيل من هجمات تتنافى مع حقوق الإنسان والحريات والقانون الدولي هي جرائم ولهذا ومن

 السبب يجب محاكماته
Yazarlık Katkısı / Authorship Contribution 
Birinci yazar (Fatma Esen) makalenin yazılmasında % 60 oranında katkı sağlamıştır. Makalenin yazılması 
öncesinde araştırma yöntemi çerçevesinde literatür taraması ve belgesel tarama metotlarıyla alan 
araştırması yapmış ve makalenin yazım aşamasına geçilmesi adına veri toplama işlemlerini 
gerçekleştirmiştir. İkinci yazar  (Sevim Yılmaz) makalenin yazılmasında % 40 oranında katkı sağlamıştır. 
Makalenin kavramsal çerçevesinin çizilmesi ve makalenin üzerinde şekilleneceği genel şablonun 



 
 
 

 Fatma ESEN - Sevim YILMAZ 
 

 

 
 
 
166 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

oluşmasında ve izlenecek yol ve yöntemlerin netleştirilmesinde katkılar sunarak makale yazımının 
önemli bir aşamasını ortaya koymuştur. 

The first author (Fatma Esen) contributed 60% to the preparation of the article. She conducted field 
research through literature review and documentary analysis methods within the framework of the 
research methodology and carried out data collection for the writing stage. The second author (Sevim 
Yılmaz) contributed 40% to the preparation of the article. She contributed to defining the conceptual 
framework, developing the general structure of the study, and clarifying the methods and approaches to 
be followed, thus playing a key role in the writing process. 

 
 



 
3023-5820 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi 
Altı Aylık Hakemli Makale, Araştırma ve İnceleme Dergisi  

Vol./Cilt: 3, Issue/Sayı: 2,  ss. 167-185, December/Aralık 2025. 
 

Citation Information/Kaynakça Bilgisi 
Şenat, Fatma Asiye. “Görünmeyen Bir Sosyal Yara: Boşanma Sonrası Baba Yoksunluğu 
(Âyetler Özelinde Bir Okuma Denemesi)”. Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SİAD) 3/2 (Aralık 
2025), 167-185.  https://zenodo.org/10.5281/zenodo.18054743  

                                                                                                                                                   CC BY-NC 4.0  

Görünmeyen Bir Sosyal Yara: Boşanma Sonrası Baba Yoksunluğu                             
(Âyetler Özelinde Bir Okuma Denemesi)* 

An Unseen Social Wound: Post-Divorce Paternal Absence                                                                      
(An Exegetical Reading of Qur’anic Verses) 

 

Öz  
Boşanma sorunlu bir evlilik için bazen kaçınılmaz bir çözüm olduğu gibi 
aynı zamanda bütün paydaşları için farklı boyutlarda zorluk ve 
sıkıntılara yol açan bir deneyimdir. Bu sürecin minimum hasar ve 
maksimum faydayla yaşanması için alınması gereken bir dizi tedbir ve 
uyulması zorunlu kurallar vardır. Bu kuralların bir kısmı yasalarda 
karşılık bulurken bir kısmı da manevi mesuliyet sahasında yer alır. 
Boşanma sonrası eski çiftin varsa evlatlarına karşı sorumluluklarını tam 
manasıyla yerine getirmesi beklenir. Ebeveynin sorumluluklarını 
layıkıyla taşımaması durumunda ise ortaya ağır bir kul hakkı ihlali çıkar. 
Bu makalede boşanma sonrasında evlatlarını da boşamış gibi davranan 
babaların oluşturduğu derin boşluk duygusu sosyal bir yara ve kul hakkı 
ihlali olarak tanımlanmıştır. Konu ilgili âyetler ve âyetlere yön veren 
nüzûl ortamı çerçevesinde irdelenmiş, tefsirlere yansıyan boyutuyla 
değerlendirmeler yapılmıştır. Bunun yanı sıra Türk örfünün örtük 
şekilde babalara boşanma sonrası serbestlik ruhsatı veren yapısı 
üzerinde de tahliller yapılmıştır. Çocukla sağlıklı iletişim kurma, nafaka 
gibi konular etrafında oluşan güncel sorunlara dikkat çekilmiş, bu 
sorunların çocuğun eğitiminde sadece baba tarafından 
gerçekleştirilebilecek fonksiyonların icra edilmesine engel oluşu 
üzerinde durulmuştur. Geleneksel tasavvurda evlatlarının ardında “dağ 
gibi” duruşuyla betimlenen ancak bu rolü silikleşen “evin direği” 
babanın yeniden bu konuma davet edilmesine ihtiyaç vardır. 

Anahtar kelimeler: Tefsir, Boşanma, Baba, Sorumluluk, Çocuk, Kul 
Hakkı. 

 
 

 

Araştırma Makalesi / Research Article 

 

Geliş Tarihi / Arrival Date 

24.11.2025 
 

Kabul Tarihi / Accepted Date 

25.12.2025 
 

Son Revizyon Tarihi / Last Revision Date 

28.12.2025 
 

Yayın Tarihi / Publication Date 

31.12.2025 

 

 

 

Prof. Dr. Fatma Asiye ŞENAT 

Eskişehir Osmangazi Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, 

Temel İslam Bilimleri Bölümü, Tefsir Anabilim Dalı,  

Eskişehir, TÜRKİYE.   

     
 

 

 

 
 

*Bu makale 24-26 Ekim 2025 tarihinde Karabük’te 
gerçekleştirilen 15.Uluslararası Din Görevlileri-Ailede 

Ebeveyn Sempozyumu’nda sunulan “Evlatlarını da Boşayan 
Babalar ve Babalı Yetim Sendromu” başlıklı tebliğin ikinci 

bölümünün gözden geçirilmiş ve genişletilmiş halidir. 
 
 

https://zenodo.org/10.5281/zenodo.18054743
https://aperta.ulakbim.gov.tr/record/286587
mailto:fasiye@yahoo.com
https://orcid.org/0000-0001-6292-192X


 
 
 

 Fatma Asiye ŞENAT 
 

 

 
 
 
168 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Öne Çıkanlar   
 Velâyet anneye verildiğinde baba–çocuk iletişiminin zayıflaması ciddi bir sosyal probleme 

dönüşmektedir. 
 Görüşmeme, nafaka ödememe ve sorumluluk almama davranışları, çocuğun gelişiminde ağır 

tahribatlara yol açmaktadır. 
 Bazı Kur’ân âyetleri, modern örf ve hukuk farklılıkları sebebiyle uygulamada tam karşılık 

bulmamaktadır. 
 Kur’ân’ın ortaya koyduğu ilke ve yöntemler ile güncel pratikler arasında dikkate değer uyumsuzluklar 

oluşmaktadır. 
 Aile içi sorumsuzluk ve adaletsizlikler kul hakkı bağlamına dâhil olup ciddi bir ahlâkî problem 

oluşturmaktadır. 

Abstract 
Divorce may serve as an unavoidable remedy for a troubled marriage; however, it simultaneously generates 
multilayered challenges for all parties involved. Ensuring that this process unfolds with minimal harm and 
maximum benefit requires adherence to both legal regulations and moral responsibilities. When divorced parents 
have children, fulfilling parental duties remains a binding obligation. The failure of a father to maintain his 
responsibilities—emotional presence, communication, and financial support—constitutes not only psychological 
harm to the child but also a significant violation of others’ rights before God (kul ḥaqq). This article conceptualizes 
paternal withdrawal—when fathers behave in a manner that functionally resembles abandoning their children after 
divorce—as a profound social wound and a moral transgression. The issue is examined through Qur’anic verses 
related to divorce, their context of revelation (asbāb al-nuzūl), and the interpretations found in classical exegetical 
literature. The study also analyzes certain aspects of Turkish customary norms that implicitly tolerate paternal 
disengagement following divorce. Moreover, contemporary problems such as weak father–child communication, 
limited visitation, and non-compliance with child support obligations are highlighted, with special attention to how 
these issues hinder paternal functions crucial to the child’s emotional, moral, and educational development. The 
article concludes by emphasizing the necessity of restoring the father—traditionally described as the “pillar” of the 
household—to his rightful role in ensuring the holistic well-being of the child. 

Keywords: Tafsīr, Divorce, Father, Responsibility, Child, Moral Accountability. 
Highlights 

 A significant post-divorce issue is the weakening of father–child communication, especially when custody is 
granted to the mother. 

 Lack of visitation, refusal to pay child support, and neglect of paternal duties severely obstruct children’s 
psychological and social development. 

 Certain Qur’anic injunctions concerning divorce do not fully align with contemporary practices due to shifts in 
customary norms. 

 Qur’anic principles, classical exegetical interpretations, and modern legal frameworks propose differing 
approaches, resulting in practical inconsistencies. 

 Intra-family injustices and irresponsible behavior fall within the broader ethical domain of violating others’ 
moral and religious rights. 

1. Giriş 
Kendisinden önceki vahiy geleneğine bağlı diğer kitaplar gibi (Hamidullah, 2000) Kur’an da 
içine indiği toplumun dilini, anlatım üslubunu, tarihi tecrübesini, ihtiyaçlarını, genel 



 
 

 
 Görünmeyen Bir Sosyal Yara: Boşanma Sonrası Baba Yoksunluğu (Âyetler Özelinde Bir Okuma Denemesi) 

 

 

 
 
 
169 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

kabullerini, örfünü, geleneklerini yansıtan bir içeriğe sahiptir (Demirel, 2021). Emsâlu’l-Kur’an, 
aksâmu’l-Kur’an, esbâb-ı nüzûl, nesh, tedricilik gibi bazı ulûmu’l-Kur’an başlıkları da, nüzûl 
ortamının Kur’an üslup ve ahkâmını etkilediğine delalet etmektedir. Yerel yapılanmayı ve 
değerleri kuşatamayanın evrensele ulaşma iddiasının hakikate uzaklığı düşünüldüğünde bu 
anlatım tarzının sebep ve sonuçlarını değerlendirebilmek daha kolay olacaktır.  

Kur’an’ın içine indiği kültürden etkilendiği gibi, onu etkilediği ve şekillendirdiği de vakıanın 
işaret ettiği bir husustur. Kur’an’ın nüzûl ortamına müdahalesi, ibkâ, ilgâ ve ıslah olmak üzere 
üç temel başlık üzerinden değerlendirmeye tabi tutulur. İbkâ toplumda cari örf ve adetlerin 
olduğu gibi bırakılmasını, devamlılığının muhafaza edilmesini ifade eder. Sütanneliği, doğrudan 
kadına verilmesi durumunda mehir, bazı ticaret çeşitleri olduğu gibi bırakılan uygulamalara 
örnek gösterilebilir. İlgâ ise tevhidin temel ilkeleri ve tezahürleriyle uzlaşması mümkün 
olmayan geleneklerin külliyen yürürlükten kaldırılmasını ifade eder. Evlatlık edinilen 
çocukların tamamen evlat gibi işlem görmesi, kan davası gütmek, faiz, tefecilik, karaborsacılık 
tamamen iptal edilen uygulamalara örnek teşkil eder.  Islah ise kültürel bir uygulamanın 
tevhitle örtüşmeyen yönlerinin düzenlenip devamına izin verilmesiyle alakalı bir terimdir. 
Özellikle kadınların giyim-kuşam adabıyla, (en-Nûr 24/31; el-Ahzâb 33/59) kölelik kurumuyla, 
bazı evlenme-boşanma çeşitleriyle, mehrin kadına değil ailesine verilmesiyle ilgili bazı 
düzenlemeler de ıslah ilkesine örnek olarak değerlendirilir.  

İslam’ın erkek ve kadın rolleriyle aile ilişkileri bağlamında da ibkâ, ilgâ ve ıslah yollarından 
biriyle müdahale ettiği örf ve adetler vardır (Yılmaz, 2023). Katı ataerkil bir sistemin hâkim 
olduğu nüzûl ortamında erkeği önceleyen bir sistematiğin bulunduğu bilinmektedir (Altıntaş, 
1999). Kıyas kabul etmeyecek seviyede kadından üstün kabul edilen erkek tasavvuru, nüzûl 
ortamında genel kabul gören ve kültürel yapıyı derinlemesine etkileyen önemli kodlardan 
biriydi. Asabiyet bağları üzerine inşa edilen kültürel yapılanma içinde (Çağrıcı, 1991; Yılmaz, 
2023) erkek evlatlara sahip olmak güçlü ve yenilmez olmanın en önemli tezahürlerinden biri 
sayılır, malı ve oğulları olan birinin sırtının yere gelmeyeceğine inanılırdı. Kur’an âyetlerinde 
de dile getirilen bu inanış, sorunların çözümünde güç yerine hakkın esas alınmasıyla bir nebze 
zayıflatılmış olsa da toplumsal bilinçaltında çok bariz şekilde yer etmiş olması hasebiyle sonraki 
süreçlerde de varlığını güçlü şekilde sürdürmüştür.  

Nüzûl ortamına mührünü vuran ataerkil sistemin, erkeği hayatın merkezine alan, onun 
toplumsal rollerine, evlat, eş ve baba olarak ailesine karşı sorumluluklarına büyük bir önem 
veren yapısı,  İslam medeniyetinin inşasında da etkili olmuştur. Ancak bu etki başka pek çok 
toplumda olduğu üzere kadına rağmen değil, aksine onun da yeryüzü halifesi sorumluluğuyla 
muttasıf olduğu hususunun altı çizilmesiyle tebarüz etmiştir (Şenat, 2019). Kur’an bir yandan 
içine indiği toplumun örfünü göz önünde bulundururken, öte yandan da dezavantajlı konuma 
getirilen kadının desteklenmesi, eşit değere sahip kul ve insan olduğu gerçeğinin beyanı 
manasına gelecek anlatımıyla kendine has bir anlam haritası oluşturmuştur (Şenat, 2016). Bu 
bağlamda içeriği değişiklik gösterse de pek çok toplumda erkeğe ait bir sorumluluk olarak kabul 



 
 
 

 Fatma Asiye ŞENAT 
 

 

 
 
 
170 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

edilen aile reisliği rolü, Kur’an çerçevesinde de erkeğin uhdesinde olarak tanımlanmış, bununla 
birlikte bu unvanın ayrıcalıklara değil, sorumluluklara bakan veçhesi güçlendirilmiştir (en-Nisâ 
4/19, 34). Ataerkil kodlar açısından “malumun ilâmı” olarak kabul edilebilecek aile reisliği 
tanımlamasının mütemmimi olarak kadının bireysel ve toplumsal konumu güçlendirilmiş, 
böylece ataerkil sistemin temel çıkış noktası olan erkeğin kadından ontolojik olarak daha 
değerli olduğu kabulü ıslah edilmiştir (Şenat, 2013).  

İslam tarihinin ilerleyen süreçlerinde bahsi geçen anlamlandırma zemini yeterince başarıyla 
korunamadığı için, kadınla erkek arasında değer farkı olduğu düşüncesi başta olmak üzere pek 
çok ataerkil kabul, dini verilerin manipüle edilmesiyle daha da güçlenerek geri dönmüştür 
(Şenat, 2017). “Âdetlerin âyetleşmesi” adı verilebilecek bu süreç, az-çok farklılıkla İslam 
coğrafyasında güçlü bir şekilde varlığını devam ettirmiş, 20. yüzyıl başlarından itibaren ise 
toplumsal ölçekte yaşanan bir dizi değişikliğin etkisiyle sistematik bir dönüşüm hareketi 
başlamıştır. Yaşanan köklü değişimi bihakkın anlamak, Kur’an’ın hüküm vaz’ ederken örfü göz 
önünde bulundurma özelliğiyle birlikte düşünüldüğünde, âyetlerin rehberliğinden en üst 
seviyede faydalanmada etkin bir rol oynayacaktır. Bu nedenle âyetlerin nüzûlüne etki eden 
yapılanmayla yeni gelişmelere etki eden yönelimleri birlikte görebilmek, benzerlik ve 
farklılıkları değerlendirebilmek önem kazanmaktadır.  

2. XX. Yüzyıl: Aile İlişkilerinde Kartların Yeniden Dağıtıldığı Asır 
Kadın, erkek, evlilik, anne-baba-evlat tanımlamalarında, dolayısıyla bunların hem kendilik 
algılarında, hem de birbirleriyle iletişim ve etkileşimlerindeki dönüşümde psikolojik, sosyo-
ekonomik, stratejik pek çok etken bulunmaktadır. Sanayi devriminin ardından kadının evinin 
dışında da istihdam edilmesine duyulan ihtiyaçla alışılagelenden daha farklı bir noktaya evrilen 
ilişki ağında yaşanan köklü değişimler, kapalı toplumlar dışında neredeyse bütün insanlığı 
etkileyen bir veçhe kazanmıştır. İnsanlığın kadim değerlerinin sorgulandığı, cinsiyet kimlikleri 
ve aile yapısıyla ilgili önceden denenmemiş yaklaşımların gündeme geldiği bu süreçte, dün ve 
bugünün keskin hatlarla ayrıştırmaya çalışıldığı gözlemlenmektedir. Dünün bütünüyle kötü, 
bugünün bütünüyle iyi olarak kodlanmasıyla cinsiyet rollerini ilgilendiren konularda fıtratın 
zedelenmesine kadar varan müdahalelerin yaygınlaştığını fark etmek gerekir. Konuya sadece 
bu pencereden bakınca yaşanan dönüşüm, tamamıyla ilgâ edilmesi gereken bir süreç olarak 
okunabilir. Oysa konuya ibkâ, ilgâ ve ıslah nazariyesi üzerinden bakmak, daha hassas 
değerlendirmeler yapmak gerektiğini ortaya koymaktadır. 

Bir önceki yüzyılda başlamış olmakla birlikte sonuçları yirminci yüzyılda açıkça görülmeye 
başlanan dönüşümün serapa olumsuz sonuçlar üretmediğini, insani değerler açısından olumlu 
birtakım kazanımlara da imkân verdiğini fark etmek, ibkâ, ilgâ ve ıslah uygulamaları üzerinden 
değerlendirmeler yapmak açısından önemlidir. Böylece vakıanın olumlu ve olumsuz yönlerini 
tehevvüre kapılmadan, sakince görebilmek mümkün olur. Bu sükûnetli yaklaşım ise Kur’an’ın 
içine indiği toplumda gerçekleştirdiği ıslah hareketlerindeki temel ivmeyi, bugünün sorunlarını 
çözmede aktifleştirmeyi kolaylaştırır. Kadının eksikli, ayıplı değil, tam donanımlı bir kul 



 
 

 
 Görünmeyen Bir Sosyal Yara: Boşanma Sonrası Baba Yoksunluğu (Âyetler Özelinde Bir Okuma Denemesi) 

 

 

 
 
 
171 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

olduğunun açıkça ifade edilmesi, bireysel özelliklerin aile içi ilişkilerde daha bariz şekilde ele 
alınması gibi bazı hususlar, yirminci yüzyılda yaşanan değişimin olumlu sonuçlarına örnek 
olarak gösterilebilir. Bununla birlikte aile bağlarının zayıflaması, aile içinde erkeğin etkin 
rolünün zayıflaması, ondan boşa/ltı/lan yerin kadına tahsisiyle yaşanan rol karmaşası gibi bir 
dizi sorun da yeni yönelimin sarsıcı sonuçları arasında yerini almıştır.  

Neredeyse bütün toplumları bir şekilde etkisi altına almakla birlikte, ailevi ilişkilerdeki 
dönüşüm rüzgârlarının bir bütün olarak İslam ümmeti üzerinde kasırga etkisi yaptığını ileri 
sürmek mümkündür. Bu süreçte anakronik okuma ve değerlendirmeler yapılarak Kur’an’ın aile 
hukukuna dair ahkâmının öncelikli hedef haline getirildiği bilinmektedir. Yirminci yüzyıla bir 
hayli dağılmış, hırpalanmış ve bütünlüğünü, değerlerini koruyamamış bir atmosferde giren 
İslam coğrafyası, düne kadar sistematik şekilde kadına eziyet eden başka kültürler tarafından 
ağır ithamlara uğramıştır. Asıldan uzaklaşıldıkça İslam toplumlarının bazı gelenekleriyle 
İslam’ın değerleri arasındaki makasın açılması, kimi katı ataerkil geleneklerin “İslamî” kılıfına 
bürünerek gücünü daha da artırması sebebiyle teori bazındaki güçlü fıtri denge, tam manasıyla 
pratiğe yansıtılamamıştır. Bu nedenle bir bütün olarak Müslümanların kendilerine yöneltilen 
bu ağır eleştirilere etkin şekilde cevap veremedikleri, iddiaları bertaraf edecek toplumsal 
modelleri pratik bazında ortaya koyamadıkları bir tablo ortaya çıkmıştır.  

İçinde bulunulan güncel yapılanma, etkin cevaplanamayan bu ithamların tazyikiyle 
Müslümanların da aile ilişkilerinde ciddi kafa karışıklığı, rol karmaşası ve bulanıklığı 
oluşturmuştur. Sonuç itibariyle global değişimden etkilenen Müslüman toplumlarda üç 
katmanlı bir yapılanma ortaya çıkmıştır: Kur’an’ın beyan ettiği, Hz. Peygamber tarafından 
uygulanıp öğretilen sorumluluklar ve hassasiyetler, dini kavramlara bürünmüş görünse de 
gelenekler tarafından yönlendirilen ve çoğu kez katı ataerkil refleksleri yansıtan yorum ve 
uygulamalar ve nihâyet geleneksel rollerin zayıflamasıyla onların yerini alan, bir anlamda yeni 
örf üreten güncel süreç. 

Kadın ve erkek rollerine, ebeveyn-çocuk ilişkisine, aile yapısına dair İslam toplumlarında bahsi 
geçen üç katmandan gelen birbiriyle çelişik bilgiler, yönlendirmeler bütünlük arz eden güçlü 
bir aile tasavvuru geliştirmeyi son derece zorlaştırmaktadır. Tanımlanması da, ürettiği 
problemleri çözmesi de zor bu çok katmanlı yapılanmadan en çok etkilenen konu başlıklarından 
biri de erkeklik özellikleri, erkeğin ailevi sorumlulukları, özellikle de babanın evladının 
hayatındaki yeri ve sorumluluklarıdır.  

Toplumsal cinsiyet kavramıyla erkeklik ve kadınlık rollerinin tartışılmaya başlanması, kadının 
geleneksel rollerinin değişime uğraması gibi etkenler, erkeklik rollerinin zayıflamasıyla 
birleşerek babanın evladının hayatındaki rolünde de köklü değişimler oluşturmuştur. 
Geleneksel aile ilişkileri açısından bakıldığında evladıyla daha çok zaman geçiren, eğitiminde 
daha çok rol üstlenen babalar, içinde bulunulan sürecin hem dini, hem terbiyevi açıdan olumlu 
sonuçlarından birini temsil ederler zira İslam hukukunda çocuğa dair her sorumluluk öncelikle 
babaya aittir.  Öte yandan kadının ekonomik açıdan daha da güçlenmesinin etkisiyle geleneksel 



 
 
 

 Fatma Asiye ŞENAT 
 

 

 
 
 
172 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

rollerinin sorumluluk yükleyen yönlerinden kolayca soyunan; bununla birlikte geleneklerin 
kendilerini desteklediği noktalarda avantajlarından vazgeçmek istemeyen babalar da, aynı 
sürecin legalleştirdiği başka bir profili temsil etmektedir. Bu ikinci modeldeki babalar, ihlal 
ettikleri bireysel ve toplumsal kurallar sebebiyle hem dini ilkeler, hem eğitim prensipleri 
açısından bir dizi probleme sebep olmaktadır. 

Bütün toplumlarda evladının sorumluluklarını üstlenmeyen, eşiyle birlikte onları da terk eden 
erkekler olagelmiştir. Bununla birlikte Türk toplumunda olduğu gibi muhtemelen diğer 
toplumlarda da bu, yadırganan, istenmeyen ve kadınla çocuk için sosyal destek 
mekanizmalarını harekete geçiren bir tutum olarak değerlendirilmiştir. Kadınların evlerinin 
dışında da çalışmalarının yaygınlaşmasıyla beraber bariz şekilde değişen durum ise şudur: 
Boşanma sonrası velâyetin anneye verilmesinin yaygınlaşmasıyla birlikte babanın evlatlarından 
da boşanması kanıksanmakta, tabii bir durum olarak değerlendirilmektedir. Örnekler 
çoğaldıkça bu ikincil boşanma da yaygınlaşmakta ve normalleşmektedir.  

Bir babanın evladına karşı sorumluluklarından istifa etmesi durumunu oluşturan tek durumun 
boşanma olmadığı, evlilik devam etse de evladıyla ilgili maddi ya da manevi, ya da hem maddi 
hem manevi sorumlulukları anneye yükleyen babaların varlığı bilinmektedir. Ailesini terk eden 
ya da evde olduğu halde etkin bir şekilde varlık gösteremeyen babalar da ciddi problemlere ve 
baba yoksunluğuna sebep olmaktadır. Bu bilgiye rağmen çalışmada boşanmanın ardından 
evladından uzaklaşan babaların konu edinilmesinin özel bir anlamı vardır. Çünkü evlilik devam 
ediyorsa babanın evladının sorumluluğunu gerçek manada üstlenmeyişi, onun eğitimine 
olumlu katkı vermeyişi üstü örtülen, görmezden gelinen bir problem olarak algılanmaktadır. 
Oysa aynı durum boşanma sonrasında açıkça görülebilir ve tanımlanabilir hale gelmektedir. Bu 
nedenle çalışmada velâyetin anneye verilmesiyle çocuklarının hayatından buharlaşan babaların 
yol açtığı problemlere odaklanılması tercih edilmiştir.  

Ölse bile sorumluluğu aile fertleri üzerinden devam eden baba portresinden (el-Bakara 2/233) 
boşanmanın ardından arayıp sormayarak, maddi-manevi ihtiyaçlarını karşılamayarak henüz 
hayattayken evlatlarını yetim bırakan babalar çağına geçiş son derece sancılı ilerlemekte ve çok 
yönlü, çok boyutlu mağduriyetler doğurmaktadır. Deneme-yanılma yöntemiyle yol alınmasının 
son derece zararlı, telafisi güç sonuçlar doğurduğu bu alanda Kur’an’ın rehberliğine 
başvurulması, sürecin en az hasarla ilerlemesi açısından önemlidir. Bu makalede güncel bir 
mesele olan baba-çocuk bağının boşanma sonrası zayıflaması, bazen tamamen kopması, ailenin 
gücünü azaltan, boşanmanın ağırlığını daha da artıran bir vakıa olarak değerlendirilmiştir. 
Çocuğun gelişimine zarar veren boyutuyla baba yoksunluğu mercek altına alınmış, vakıaya 
âyetlerin belirlediği sorumluluklar açısından bakmak, mevcut sorunların çözümüne doğru adım 
atabilmenin yolu olarak seçilmiştir. Bu amaca vasıl olmak amacıyla Kur’an ahkâmına yön veren 
nüzûl dönemi adetleriyle güncel örf farklılıklarını bir arada değerlendirmek, takip edilen temel 
izlektir. Konuyla ilgili mütalaalardan önce, sosyal sonuçlar doğuran bireysel bir tercih olarak 
boşanma ile ilgili genel kabulleri hatırlamak uygun olacaktır. 



 
 

 
 Görünmeyen Bir Sosyal Yara: Boşanma Sonrası Baba Yoksunluğu (Âyetler Özelinde Bir Okuma Denemesi) 

 

 

 
 
 
173 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

3. Ağır Bir Hayat İmtihanı Olarak Boşanma 
Boşanma, içinde bulunulan kültürel koşullardan hem çok etkilenen, hem de toplumsal yapıyı 
derinden etkileyen bir hayat tecrübesidir (Sevim vd., 2016). Dini referansları esas alan 
anlamlandırma vasatında “Allah’ı gazaba getiren bir helal” (Ebû Dâvûd, tsz Talâk, 3; İbn Mâce, 1372 
Talâk, 1) olarak tanımlanan boşanma, toplumsal anlatımda “Arş’ı titreten” bir eylem olarak 
kodlanmıştır. Aslında en sevilmeyen helal olması, boşanmayı gerekli kılan koşulların oluşmadığı 
durumlarda gerçekleşmesiyle yakından alakalı bir hükümdür. Bununla birlikte aslında 
boşanmada değil, evliliğin devamında “arşı titretecek” zulüm ve hak ihlalleri olsa bile 
boşanmayı yine de bir çözüm olarak kabul etmeye yanaşmayan güçlü gelenek, kendisinden 
beklenen fonksiyonları icra edemeyen evliliklerin devamından yana bir beklenti çerçevesinde 
şekillenmiştir. Aslında evlilik, taraflardan birinin ya da her ikisinin hayat kalitesini düşüren ve 
varoluş amacına zarar veren bir boyuta ulaştığında boşanma sorunların çözümüne katkı 
sağlayan bir tecrübe sayılabilir. “Sağlıksız devam eden bir aile yapısı psikolojik açıdan yıpranma, 
gerginlik, stres ve yaşam kalitesinin düşmesine neden olacağı için aile fertleri açısından boşanma” (G. 
Aktaş - Uray, 2021, 4) bütün bu olumsuz faktörleri, beklentilerden bir miktar ödün vererek 
rehabilite anlamına da gelebilir. Değişen ekonomik ve sosyokültürel koşullara bağlı olarak her 
koşulda devam etmesi gereken evlilik beklentisi eski gücünü ve etkinliğini bir nebze yitirmiş 
görünmektedir. Bununla birlikte evlenme oranındaki düşme ile boşanma oranındaki artış 
(TÜİK, 2024) neticesinde evliliğin sona erdirilmesinin hangi koşullarda meşru ve ahlaki olacağı 
tartışmaları hararetle devam etmekte, boşanma da doğal olarak istenmeyen bir durum olarak 
değerlendirilmektedir.  

Dini, hukuki, ahlaki, psikolojik ve sosyolojik bir dizi etkileşimi başlatan boşanma sürecinin 
temel olarak istenmeyen bir çözüm olmasının temel sebeplerinden biri, onun bütün paydaşlar 
için (Sevim vd., 2016) oldukça zorlayıcı bir süreç oluşudur. Zira hem kadın, hem erkek, varsa 
çocuklar, tarafların aileleri, komşuları, dostları için boşanma, alışılan bir halden çıkarak yeni 
hayatlar ve iletişim denklemleri kurmayı zorunlu kılan bir deneyimdir. Boşanmanın çocuk ve 
kadınları daha ağır bedeller ödemeye mecbur bıraktığı bilinmekle birlikte, süreci başlatan taraf 
olmaları durumunda bile erkeklerin de boşanmadan olumsuz etkilendikleri, sürecin zorluğuna 
dikkat çektikleri (Aktaş, 2018; Sevim vd., 2016) araştırmalarda gösterilmiştir. Azalan evlilik, 
artan boşanma oranlarını da göz önünde bulundurarak bütün bu zorlukları mümkün olan en az 
hasar ve en çok faydayla aşmak için birtakım ekonomik, hukuki ve sosyokültürel tedbirlerin 
alınması zorunludur. Ancak bunu başarabilmek için öncelikle sorunun doğru kavranması ve 
yansıtılması önem arz etmektedir. Çalışmanın bir sonraki bölümünde boşanma sonrasında 
baba-çocuk ilişkilerinin aldığı yeni şeklin tanımlanması hedeflenmiştir. Bu çalışmaya karısıyla 
birlikte çocuklarını da boşayan babalar konu olarak seçildiği için boşanma sonrası evlatlarının 
velâyetini alan ya da velâyeti anneye bıraktığı halde çocuklarının sorumluluklarını başarıyla 
taşıyan, böylece onların gelişim süreçlerine katkı sağlayan babalar kapsam dışı tutulmuştur.  



 
 
 

 Fatma Asiye ŞENAT 
 

 

 
 
 
174 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

4. Boşanma Sonrası Baba-Çocuk İlişkilerindeki Çözülme 
Anneyle babanın evliliklerini sürdürmeleri ya da boşanmaları, evlatlarına karşı hukuki, 
ekonomik, duygusal, eğitsel sorumluluklarında herhangi bir değişiklik meydana getirmez. Karı 
koca ister evli, ister boşanmış olsunlar, çocuklarının annesi ya da babası olmaya devam ederler. 
Zaten evlatla ebeveyn arasındaki bağı iman-inkâr tercihleri doğrultusunda ancak Yüce Yaratıcı 
koparabilir, bu da sadece Ahirette gerçekleşecek bir ayrılıktır (el-Mü’minûn 23/101). Reşit 
olmayan çocukların velâyetinin mahkeme tarafından taraflardan birine verilmesiyle diğer 
ebeveynle çocuk arasındaki bağ zayıflamaya başlar. Birlikte daha az zaman geçirme, birebir 
ilişkide azalma ve soğuma, aslında hemen bu süreçle beraber başlar, sonraki bazı problemlerin 
de habercisi olur.  

4.1. Velâyet  
Türk örfünde çocuk öncelikle anneye ait, ona bağlı bir değer olarak kabul edilir. Çocuğun 
eğitimi, kişiliği çoğunlukla annesinin eseri olarak kabul edilir, evlatla ilgili bir sorun ortaya 
çıktığında bunun hesabı öncelikle anneden sorulur. Bu genel kabulün ve fizyolojik bağın 
doğumdan sonra da beslenme, bakım gibi faktörlerle devam etmesinin de tesiriyle boşanma 
davalarında çocukların velâyetinin ağırlıklı olarak anneye verildiği bilinmektedir. Bununla 
birlikte çocuğun anne bakımına doğrudan ihtiyaç duymaması durumunda da bu ilkeye 
çoğunlukla riâyet edilmektedir. Özellikle ailenin küçük yaşta kız çocuğu varsa annenin yeniden 
evlenmesine sıcak bakılmaması da, velâyetin ağırlıklı olarak anneye verilmesine etki eden bir 
kabuldür. Kadının boşanmadan (benzer şekilde eşinin vefatından) sonra hayatını evlatlarına 
vakfetmesi gerektiği toplumsal kabullerle desteklenmekte, hatta yüceltilmektedir. Boşanmada 
evlatlarının velâyetini talep etmeyen annenin yadırgandığı, hatta “iyi anne olmamakla” 
suçlandığı da bu tabloya eklenmelidir. Nitekim çocuk sahibi boşanmış erkeklerle yapılan bir 
araştırmada çocukların %71’inin anneleriyle yaşadıkları gösterilmiştir (Yılkan - Yaman, 2023). 
Benzer oranlar, 2024 yılında velâyeti alma durumlarını gösteren istatistiklerde de ortaya 
konmuş, velâyetin %74,4 oranında anneye verildiği tespit edilmiştir (TÜİK, 2024). 

Boşanma sonrasında anne ve çocukların evliliğin sürdüğü ortak mekândan ve alışılmış hayat 
koşullarından ayrılması durumunda velâyetin ağırlıklı olarak anneye verilmesi, göründüğünden 
daha ağır sonuçlar verme potansiyeline sahip bir durum oluşturur. Zira boşanma sonrası oluşan 
krizlerden çocuğun en az seviyede etkilenmesi için onun hayatında sabitelerin korunması son 
derece önemlidir. Babanın evladının hayatında oynadığı rolün sabit kalışı, özellikle boşanma 
sonrasında ailenin değişen koşulları açısından önemli bir rol oynar. Babayı “çocuğun arkasında 
dimdik duran bir dağa” benzeten, “evin direği” olarak tanımlayan kültürel kodlarımız, aslında 
bir anlamda ihtiyaç duyulan bu sabitliğin baba tarafından sağlanması gerektiğini de zımnen 
hatırlatmaktadır. Velâyetin anneye verilmesiyle baba evlatlarının hayatlarından geri çekilmeye 
başladığında evlatların yaslanacağı dağın kıyamet kopmuşçasına darmadağın olduğunu, 
tutunarak ayakta kalacağı direğin devrildiğini hesaba katmak gerekir.  Babanın velâyeti 
almaması durumunda da evladına yakın ve sıcak ilişki kurması ve arkasında hala durduğunu 
fark ettirmesi, sürecin en az hasarla atlatılması için son derece önemlidir.  Çocuğun babada 



 
 

 
 Görünmeyen Bir Sosyal Yara: Boşanma Sonrası Baba Yoksunluğu (Âyetler Özelinde Bir Okuma Denemesi) 

 

 

 
 
 
175 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

kalması durumunda çocuğa bakım ve şefkat, ilgi kaynağı olacak birine nasıl ihtiyaç 
duyuluyorsa, velâyetin annede olması durumunda da baba rolünü üstlenecek bir rol model 
nasbetmek gerekir.   

Konuyla ilgili âyetler üzerinden bir değerlendirme yapıldığında nüzûl ortamındaki örf ile 
geleneksel ve oluşum sürecindeki güncel örf arasındaki farklılığının ciddi kavrama zorlukları 
çıkardığı görülmektedir.  Ailevi meselelerde Kur’an rehberliğinden faydalanmanın önündeki 
engellerden biri, örfün şekillendirdiği hususlar hakkında bilgi sahibi olmamak ya da edinilen 
bilginin ve geleneğin benmerkezci yönelimleri destekleyecek şekilde yorumlanmasıdır (Çelik - 
Badem, 2022). Babanın evladına karşı sorumlulukları da bu bağlamda en rahat perdelenen konu 
başlıklarından birisini teşkil etmektedir. Öyle ki boşanma sonrasında velâyetin anneye 
verilmesinin bir boşanma geleneği haline gelmesi, çocuğu her şeyiyle babaya zimmetleyen ve 
nüzûl ortamı örfü doğrultusunda çerçevesi çizilen yükümlülüklerin, dini hassasiyeti yüksek 
kesimlerin erkeklerine bile anlatılmasını ve anlaşılmasını oldukça zorlaştırmaktadır.  

Kur’an’ın nüzûl sürecinde hâkim olan örfün de etkisiyle boşanma ya da vefat sonrası çocukların 
babada ya da erkek tarafında kaldığı bilinmektedir (Dindi, 2017). Zira diğer pek çok toplumda 
olduğu gibi o toplumda da çocuk babaya ait bir değer olarak kabul edilmektedir. Kur’an 
âyetlerinde velâyetin kimde olacağına ilişkin doğrudan bir yönlendirme yoktur zira o toplumda 
çocuğun sorumluluğu tamamen babaya ait olduğundan -istisnalar hariç- velâyetin de babada 
olduğu kendiliğinden anlaşılmaktadır (Hamidullah, 2015). Güncel vasatta ise velâyetin ağırlıklı 
olarak babada değil annede bulunmasını destekleyen ve âyetlerle uyumlu şekilde 
örüntülenmeyen kabuller, çocuklarıyla ilgili sorumluluklarından firar etmek isteyen dindar-
seküler ayrımı olmaksızın boşanmış babaların işini bir hayli kolaylaştırmaktadır. 

Çerçevesi çizilen koşullarda diğer pek çok konuda olduğu gibi yerel örf esas alınmaya devam 
edilecek ve Kur’an rehberliği göz önünde bulundurulmayacaksa, çıkarlar doğrultusunda bazı 
âyetlerin esas alındığı, bazılarının da göz ardı edildiği ikircikli anlama faaliyetinin sorunlara 
çözüm sunamayacağının, aksine onları artıracağının fark edilmesi gerekir. Sorumluluklarından 
kaçmak için dini kuralları ve toplumsal normları keyfi şekilde yorumlayan ister erkek, ister 
kadın olsun, sonuç fark etmez; ortaya çıkan durumun hoş görülecek bir yanı yoktur.  

Evlatlarını da boşayan babalar vakıaları yaygınlaştıkça, evlatlarını tek başına yetiştiren 
annelerin aldıkları büyük sorumluluğun sıradan bir vaka kabul edilmemesinin, toplumsal 
destek mekanizmalarıyla güçlendirilmesinin, ödenmesi zorunlu ağır bir sosyal borç olarak 
telakki edilmesi gerekir. Son 70-80 yıllık süreçte her gün, her fırsatta “güçlü olmak” zorunda 
olduğuna dair açık-örtük ısrarlı yönlendirme alan kadın, “güçlü, kendi ayakları üzerinde 
durması gerektiği” propagandası altında yaşamaktadır. Böyle olunca geleneksel rollerine evinin 
dışındaki iş hayatının sorumluluklarını da eklemek zorunda kalan kadının aşırı bir yük altına 
girdiği ortadadır. Bu tabloya bir de annelik sorumluluklarına ilaveten babalık rolleri de 
eklendiğinde, odağı evladı olamayacak derecede yorgun ve bezgin kadınlar tablosu ortaya 
çıkmakta, lakin bu durum “yiğitliğe leke sürmemek” adına dillendirilmemektedir. Çocukların 



 
 
 

 Fatma Asiye ŞENAT 
 

 

 
 
 
176 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

psiko-sosyal açıdan sağlıklı gelişimleri açısından tavsif edilen durum ciddi bir risk noktası teşkil 
etmektedir. Bu ağır tablonun sağaltılmasında kaybolan Türk geleneğinde de olduğu üzere baba 
ve ailesi üzerinden gelmesi gerekenler başta olmak üzere ailevî, bireysel ve toplumsal desteğin 
oldukça önemli bir yeri vardır. Evlatlarının velâyetini alarak onları yetiştiren anne olgusunu 
alışılageldik bir durum olmaktan öte, takdir ve destekle karşılayan kapsamlı ve ciddi aile 
politikaları geliştirmeye ihtiyaç vardır.  

4.2. Şahsi Görüşme Tesisi  
Kendisini karısıyla birlikte çocuklarından da boşanmış kabul eden, böyle davranan babalar, 
evlatlarının hayatında ciddi travmalara sebep olmaktadır. Çocuğa travmatik tecrübeler yaşatan 
hususlardan biri de babayı görme, onunla birebir iletişim kurma zorlukları etrafında 
yaşanmaktadır. Mahkemelerde çoğu kez babanın iki haftada bir evlatlarını hafta sonu göreceği 
şekilde karar alınmakta, anneyle baba çocuğun ihtiyaçları ve kendi durumları çerçevesinde 
daha sık ya da biraz daha seyrek olacak şekilde bu süreci esnetebilmektedirler. Belirlenen bu 
zaman dilimine riâyet etmeyen, bazen söz verdiği halde açıklama yapmadan görüşmeye 
gelmeyen, bazen de evlatlarından tamamen kopan babaların bu tutumu aslında evlatlarına 
duygusal şiddettir.  “Babaların sadece bir gözü evladını görür, annesi yoksa o göz de kapanır” sözünü 
haklı çıkartan vakıaların yaşanma sıklığı, boşanma oranlarının yükselmesiyle birleştiğinde 
konu, yuvasında ihtiyaç duyduğu sevgi, güven ve desteği kazanamamış fertler üzerinden sadece 
şahsi ve ailevi değil, toplumsal bir soruna da dönüşmektedir. 

Boşanmış babalarla gerçekleştirilen bir çalışmada katılımcıların %21’i evlatlarını hiç 
görmediklerini, %7’si yılda, %6’sı ise ancak üç ayda bir evlatlarıyla görüştüklerini beyan 
etmişlerdir. Ayda bir evlatlarını gören babaların oranı %8 iken, %18’i -mahkemenin çoğu kez 
hükmettiği şekilde- iki haftada bir çocuklarıyla bir araya gelmektedir. %10 oranında baba 
evladını haftada bir görmekte, %4 ise görüşme aralığını “belirsiz” olarak tanımlamaktadır 
(Yılkan - Yaman, 2023, 2142). Araştırmada en yüksek oranın boşanmanın ardından çocuklarını 
hiç görmeyen babalara ait çıkması, evlatlarını da boşayan baba tutumunun yaygınlaşma riskine 
de işaret etmektedir. Bununla beraber yılda, üç ayda, ayda bir evlatlarıyla görüşen babaların 
toplam oranının %21 olduğuna dikkat edilirse çocukluk ve ergenlik dönemlerinde farklı 
sâiklerle babayla iletişim kurmaya ihtiyaç duyan çocukların yaşadığı yoksunluk bir nebze daha 
iyi ifade edilmiş olur.1 Araştırmada %18’lik bir oranla gösterilen mahkemelerin sıklıkla 
hükmettiği iki haftada bir görüşme rutininin ise özellikle ergenliğe kadar olan evredeki 
çocuklar için babayla bağ kurma açısından oldukça az olduğu açıktır. Çocukların günlük yaşam 
rutinlerini koruma ilkesi göz önünde bulundurularak mesajlaşma, görüntülü telefon 
konuşmaları gibi uygulamalarla bu açığı bir nebze kapatacağı düşünülebilir. Elbette bu 

                                                                                 
1  Sorunun tespiti ve çözümü açısından boşanmış babaların evlatlarıyla kurdukları iletişimin muhtevasına dair daha kapsamlı 

çalışmalar yapmaya ihtiyaç vardır. Yılda, üç ayda, ayda bir evlatlarıyla temas kuran babaların uzak şehirde, ülkede yaşamak 
zorunda olma, uzaklaştırma kararı alma, hapiste olma vb. erişim zorluğu/engeli taşıma sebebiyle bu duruma mücbir şartları 
olup olmadığı bilinmemektedir. Bazı gözlemler bazen çok yakın ya da aynı şehirde, aynı mahallede otursa bile evladını çok 
uzun periyotlarla görmeyi tercih eden babaların olduğunu göstermektedir. 



 
 

 
 Görünmeyen Bir Sosyal Yara: Boşanma Sonrası Baba Yoksunluğu (Âyetler Özelinde Bir Okuma Denemesi) 

 

 

 
 
 
177 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

değerlendirmelerin tamamı dengeli ve sağlıklı iletişim kurabilen sorumluluk sahibi babalar için 
geçerlidir. Çoğu kez adı konmamış rahatsızlıklara sahip babaların iki haftada, ayda bir yapılan 
görüşmede de çocuklarını psikolojik olarak hırpaladıklarına şahit olunmaktadır. 

Hem yapılan şahsi gözlemler, hem de yapılan saha araştırmaları, bazı babaların evlatlarını eski 
eşlerinin tutumları yüzünden göremediklerini ortaya koymaktadır. Bazı annelerin velâyetin 
kendilerinde olmalarının getirdiği öncelikten haksız şekilde istifade ettikleri ve evlatlarının 
babalarıyla görüşmelerini zorlaştırarak ya da tamamen engelleyerek çocuklarını eski eşe karşı 
ceza aracı olarak kullandıkları bilinmektedir. Lakin yukarıda sonuçlarına yer verilen 
araştırmada %21 ile en yüksek oranı oluşturan grubun tamamının da eski eşlerinin tutumları 
yüzünden çocuklarını göremedikleri düşünülemez. Burada dikkat çeken bir husus,  durumdan 
şikâyetçi katılımcıların yasal haklarını kullanarak2 çocuklarını görme imkânlarını oluşturmaya 
çalıştıklarına dair herhangi bir beyanda bulunmamış olmalarıdır. Bir kısmı gerçekten annelerin 
hatalı ve haksız uygulamaları sebebiyle evlatlarını göremeyen babalardan oluşsa da mezkûr 
gruptaki çok sayıda babanın sorumluluklarından kaçmanın meşrulaştırıcı sebebi olarak bu 
durumu kullanabileceklerine dikkat edilmelidir.   

Çocukların velâyeti konusunda olduğu gibi, babanın evladıyla şahsi ilişki kurabilmesi ve bu 
ilişkinin sağlıklı şekilde devam ettirilmesine dair de herhangi bir yönlendirici nas yoktur. Zira o 
toplumda geçerli örfe göre çocuk zaten babasının ya da akrabalarının yanında hayatına devam 
etmektedir. Bu başlık altında olsa olsa boşanmış annelerin evlatlarını rahatça görmeleriyle 
alakalı veriler olabilir. Hz. Peygamber’in anneyle evlatlarının görüşmesine engel olan kimseleri 
sert bir dille uyarmasını (Tirmizî, Büyu’, 52) öncelikle dönem koşulları içinde anlamak gerekir; 
bahsi geçen durum o dönem için erkek tarafının karışabileceği bir vebal olduğundan uyarı da 
bu yöndedir. Elbette buradan kıyas yoluyla bir babanın evladıyla görüşmesine mani olan 
annelere de uyarı mahiyetinde bir mesaj çıkarmak yerinde olur.  Bununla birlikte nüzûl vasatını 
ve dolayısıyla nasları anlama ve değerlendirme faaliyetinde güncel örfle aradaki paradigma 
farkını görebilmek, sadra şifa çözüm önerileri için gereklidir (Tan, 2018). 

Boşanmayla ilgili âyetlerde her durumda, her koşulda geçerli ilkelerden biri, “zarar 
vermemektir.” “… Ne ana çocuğu yüzünden zarara uğratılsın ne de babası çocuğundan dolayı zarar 
görsün…” ilkesi (el-Bakara 2/233) mali sorumluluklar bağlamında beyan edilmiş olsa da her 
durum için geçerlidir. Zarar vermeme ilkesi, ancak eski eşlerin hem doğrudan, hem de çocukları 
üzerinden birbirlerini zorlamamaları ve doğru davranmalarıyla hayata geçirilebilir. Eski eşi 
kötüleme, çocuğu diğer ebeveyne karşı olumsuz duygularla doldurma, velâyeti almayan 
ebeveynin evladıyla sağlıklı bağ kurmasını engelleme gibi tutumlar, psikolojik şiddet 

                                                                                 
2  Velâyeti üstlenen tarafın mahkemenin belirlediği periyotlarla diğer ebeveynin çocuklarla sosyal bağ kurmasına mani olması 

durumunda icra yoluyla çocuk teslimi, geçmiş yıllarda son derece travmatik görüntülere sebebiyet vermekteydi. Bu noktada 
evladını böyle bir duruma sokmamak için görüşme hakkından feragat eden babaların varlığı da mutlak hatırda tutulmalıdır. 
2022 yılında yapılan yasal düzenlemeyle daha doğal koşullarda, devletin belirlediği bir mekânda, istemiyorlarsa anneyle 
babanın birbirlerini görmeyecekleri görüşme imkânı taraflara sağlanmış durumdadır. Diğer ebeveyne gitmeden önce ve 
döndükten sonra çocuğun oyun ortamında sakinleştiriliyor ve duruma hazırlanıyor olması da yeni uygulamanın artı yönleridir.  



 
 
 

 Fatma Asiye ŞENAT 
 

 

 
 
 
178 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

kapsamında değerlendirilir. Evlatlarının babasıyla görüşmesini zorlaştıran veya engelleyen 
anne de, evladıyla bağını koparan baba da, hem diğer ebeveyne hem de evlatlarına ciddi şekilde 
zarar veriyorlar ve ağır bir kul hakkını yükleniyorlar demektir. Bu noktada kul hakkını sadece 
üçüncü kişilere karşı işleten kavrayış şeklinin yeniden gözden geçirilmesi zorunludur. Zira 
Kur’an kul hakkının en yakınlardan başlayarak düşünülmesini gerektiren bir anlatıma sahiptir 
(Lokman Suresi 31/33; Abese Suresi 80/34–37). 

4.3. Nafaka  
Evlatlarıyla görüşme konusunda zaman zaman ya da sistematik şekilde isteksizlik gösteren ve 
bu doğrultuda davranan bazı babaların çocuklarının maddi ihtiyaçlarını temin etme noktasında 
da özensiz bir tutum içinde oldukları dikkat çekmektedir (Eşkinat, 2013). Zira sorumluluklarını 
yüklenmekten kaçınanlar için bazen boşanma kolay bir kaçış yolunu teşkil etmektedir (Sevim 
vd., 2016). 4721 sayılı Türk Medeni Kanunu’nun (TMK) 182/3. Maddesinde “iştirak nafakası” 
olarak belirlenen ve reşit olmayan çocukların velâyetini almayan eşin çocuğun ihtiyaçlarının 
karşılanması amacıyla ödediği meblağ gerçek manada bir iştirak oluşturmaktan son derece 
uzaktır. Geleneksel rol dağılımında aslında babaya ait olarak tanımlanan nafakanın adının yeni 
örf çerçevesinde “iştirak nafakası” olarak tanımlanması bile yaşanan rol değişimini ifade 
etmektedir.  

Yürürlükteki yasalara göre velâyet kendisine verilmeyen eş çocuğun bakım, sağlık, eğitim ve 
diğer temel giderlerine gücü oranında katılmak zorundadır. Araştırma sonuçlarına göre 
velâyetin annede kalması dörtte üçlük bir orana tekabül ettiğine göre aynı oranda boşanan 
erkeğin çocuğunun nafakasını temin etme sorumluluğu iştirak seviyesine inmiş demektir 
(Yılkan - Yaman, 2023). Mahkeme tarafından belirlenen nafakayı hiç alamayan, düzenli 
ödenmediğine tanıklık eden ya da yetersiz bulan anneler (Eşkinat, 2013) sadece kendilerinin 
değil, çocuklarının da hayat standardında düşüşe işaret etmektedirler. Buna karşın babalar da 
nafakayı fazla bulmakta, bu meblağların yeniden evlilik kurmalarına mani olduğuna 
inanmaktadır (Kadın Cinâyetlerindeki Artış, t.y.). 

Eğer anne boşanma öncesi evi dışında ücretle çalışan bir kadın değil, yani bir ev 
hanımı/emekçisi ise hiç verilmeyen, düzenli olmayan ya da yetersiz olan nafakalar (Eşkinat, 
2013) sebebiyle çoğu kez çalışma hayatına geç de olsa bir giriş yapmakta, deneyim azlığı ve 
kalifiye olmaması sebebiyle çoğu kez oldukça düşük maaş almakta, ciddi bir geçim savaşına 
girmektedir. Kültürümüzde “merdiven yıkayarak, elin işine giderek” evladını büyüttüğü 
belirtilen anneler çoğu kez bu grubun içinden çıkmaktadır. 

Çocuklarının velâyetini üstlenen boşanmış anneler ücret karşılığında evleri dışında da 
çalışıyorlarsa, sorun daha da derinleşmektedir. Zira bu durumda anne sadece emeğiyle 
evlatlarına sahip çıkmakla kalmamakta, aynı zamanda ekonomik açıdan ihtiyaçlarını 
karşılamada fazladan rol üstlenmektedir. Sosyo-kültürel değişim oluşturan faktörler 
çerçevesinde kadının evinin dışında ücret mukabili çalışmasının yaygınlık kazanmasıyla birlikte 
çocukla ilgili aldığı maddi sorumluluk da artmaktadır. Bu durumda çocuğun bakımına dair 



 
 

 
 Görünmeyen Bir Sosyal Yara: Boşanma Sonrası Baba Yoksunluğu (Âyetler Özelinde Bir Okuma Denemesi) 

 

 

 
 
 
179 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

sorumluluklar anneyle baba arasında eşite yakın bir şekilde bile paylaşılamamakta, anne 
sorumluluğun büyük bir kısmını kendi başına üstlenmiş olmaktadır. Annenin çalışması 
durumunda mahkemenin çocuk için bağladığı nafakanın göreceli azlığı, çoğu kez masraf 
kalemlerinden ancak bir-ikisini karşılıyor olması durumun ağırlığını ortaya koyan diğer gözlem 
sonuçlarıdır. Çoğu kez yaşanan mali kriz borç alınması, kredi çekilmesi gibi çözümlerle aşılmaya 
çalışılmaktadır (Eşkinat, 2013). Her hâlükârda sadece annenin değil, özellikle çocuğun hayat 
kalitesindeki düşüş, nafakaya iştirak dahi etmeyen babaların tutumları sebebiyle daha da 
derinleşmektedir. Aile için hizmet üretiyor olmanın getirdiği aile reisliği, soyadının evladıyla 
devam ediyor olması prestijinden vazgeçmeyen lakin bunun ağırlığını taşımayı reddeden erkek 
portresi, geleneksellikle modernitenin arasına sıkışmış toplumlarda sosyal bir sorun olmaya 
devam etmektedir.  

Konuya dini sorumluluklar çerçevesinden bakıldığında görülecek tablo çok nettir: Çocuk babaya 
aittir (Ebû Dâvûd, es-Sünen “Büyû’”, 77). Nüzûl ortamındaki ataerkil sistematik içinde çocuk 
yemesi, içmesi, eğitimi vb. hayatındaki her detayda tamamen babaya zimmetlidir. Kimin 
yatağında doğduysa ona aittir. Kur’an ifadesiyle erkek kendisi için çocuk doğurulan kişidir, (el-
mevlûdu leh) evladı onun adını taşır (el-Ahzâb 33/5). Bu nedenle henüz emzirme çağındaki 
evlatlarının annesinden boşanan baba, bebeğin beslenmesinden bile mesul tutulmuştur. 
Bebeğin ihtiyaç duyduğu süt kendi memesinde olduğu halde emzirme eyleminin anne değil, 
“emzirtmek” fiili kullanılarak baba üzerinden değerlendirilmesi (el-Bakara 2/233) sorunun 
çözüm mercii olarak babanın gösterilmesi (DİB, “Kur’an-ı Kerim”, Talâk 1-7. Âyetlerin Tefsiri) 
evladın bütün sorumluluğunun babaya ait olduğuna işaret eden hususlardır. Kocası tarafından 
henüz hamileyken boşanan kadının barınma ihtiyacını ve nafakasını temin etmek babaya ait 
sorumluluktur (et-Talâk 65/6). Emzirme süreci devam ederken boşanan kadın ise bebeğini 
emzirmekte öncelikli hak sahibidir (el-Cessâs, 1412, 2/105; Mukâtil, 1423, 1/198; Taberî, t.y., 
4/199; Zemahşerî, 1418, 1/455). 

Bu anlatım tarzı aynı zamanda babanın çocuğuyla ilgili geniş yükümlülük sahasına da işaret 
etmektedir: Baba bebeğin sütünü teminden mesulse, ilerleyen dönemlerde çocuğun artan ve 
çeşitlenen diğer ihtiyaçlarının temininden de evleviyetle sorumlu demektir. Bununla birlikte 
son yüzyılda kadın-erkek rollerinde değişen müthiş değişimin de tesiriyle erkeklerin aileyle 
ilgili kadim rollerini oynayamadıkları, toplumsal planda babaların çocuklarıyla ilişkilerine yön 
vermesi gereken bu âyetlerin uygulama sahasında net bir karşılık bulmakta zorlandığı 
gözlemlenmektedir.  

5. Boşanma Sonrası Baba Yoksunluğunun Çocukların Gelişimi Üzerindeki Bazı Etkileri 
Kendisiyle ve başkalarıyla açık ve sağlıklı ilişkiler kurabilen, sorumluluk sahibi, eril-dişil 
özellikleri dengede olan bir baba, çocuğunun terbiyesinde vazgeçilmez ve yerine başka bir 
değerin konamayacağı bir etkiye sahiptir. Çalışmanın girişinde dikkat çekilen güncel üç 
katmanlı sosyal örgütlenme (dini öğretiler-gelenek-yeni örf) çerçevesinde babanın çocuğun 
hayatındaki konumu geleneksel aile yapısına göre daha ön plana çıkıyor olmakla birlikte, yeni 



 
 
 

 Fatma Asiye ŞENAT 
 

 

 
 
 
180 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

bazı problemleri de barındırmaktadır. Bu problemlerin başında eril enerjinin el değiştirmesi ve 
erkek cinsinin ötekileştirilmesi, fıtraten ve geleneksel olarak sahiplendiği rollerinden 
vazgeçmeye itilmesidir. Elbette eril enerjisini katı ve benmerkezci bir kavrayışla temsil eden 
erkeklerin sebep olduğu travmatik tecrübelerin bu sonuçta ciddi payı vardır. Bununla birlikte 
“ıslah” yoluyla değil ilga süreciyle tarihi yükümlülüklerinden soyunmak zorunda kalan 
erkeklerin babalık rollerini de dişil bir enerjiyle oynadıkları gözlemlenmektedir. Dişil enerjisi 
yükselmiş erkeklerle eril enerjisi yükselmiş kadınların ortaya koyduğu sorunlu tablo, 
önyargılardan arındırılmış “temiz” cinsiyet rollerinin (Soysal, 2023) sonraki nesle aktarımını da 
zorlaştırmaktadır.  

Bir çocuğun sağlıklı gelişimini tamamlayabilmesi için anne ve babasından alması gereken farklı 
dinamikler söz konusudur. Anne çocuğun dünyasında beslenme ve bakım konularında 
kaynaklık eder, koşulsuz sevgiyi, kuşatıcı şefkati temsil ederken baba da annenin sunduğu 
bakımın kaynağını ve zeminini oluşturması hasebiyle güveni ve desteklenmeyi sembolize eder 
(Soysal, 2020). Boşanma durumunda ortaya çıkan aile içi rollerdeki karmaşa, boşanmış anneleri 
hem anne hem baba rolünü üstlenmeye zorlamakta, bu bir yandan anneyi aşırı ağır bir 
sorumluluğun altına sokmakta, öte yandan da çocukları babalarından almaları gereken kıymetli 
değerlerden mahrum bırakmaktadır. Üstelik annelerinin çocuğu zor durumda bırakmayacağına 
dair duydukları güven, sorumluluklarından kopan babaya bir anlamda meşruiyet zemini 
hazırlamaktadır. 

Çocuk eğitiminde sadece anneden, sadece babadan, bunlar yoksa onların yerine kaim olacak 
kişilerden alınabilecek birtakım değerler söz konusudur (Taşkın, 2011). Mesela erkeklik 
özellikleri ancak bir erkekten öğrenilebilir. Eril özellikleri tanımak, erillikle güvenli bağlantı 
kurmak noktasında kız çocukları için de geçerli olan bu husus, erkek çocuklar için eril rol 
modele sahip olmak ve onu taklit ederek kendi erkeklik modelini oluşturmak açısından son 
derece önemlidir.  

Boşanmayla beraber ortaya çıkan baba yoksunluğu ve rollerinin anneye devredilmesi süreci, 
çocuğun kendi içinde eril-dişil dengesini kurabilmesini de son derece meşakkatli hale 
getirmektedir. Bu durum cinsiyet rollerinin aktarımı konusunda erkek ve kız çocuklarını farklı 
farklı etkilemektedir (Soysal, 2020). Erkek çocuklar özdeşim sağlayabilecekleri, eril özelliklerini 
devralacakları temel kaynaktan mahrum kalmakta, bu durumda bakımlarını sağlayan annenin 
dişil özelliklerini sahiplenme tehlikesiyle yüz yüze kalmaktadır. Kız çocuklar ise “destekleyen, 
güven veren baba” modelinden uzağa düştüğünde erkek cinsine karşı soğukluk, öfke, hatta 
nefret hissiyle dolmakta (Demirel, 2021), bu duyguyla başa çıkma ve onu olumluya dönüştürme 
ise oldukça emek istemektedir. Bazı kız çocuklarında ise hayatında bir erkek olmasına duyduğu 
ihtiyaç kontrolsüz şekilde yükselmekte, hayatında baba rolünü oynayabilecek yaşta erkeklere, 
dolayısıyla yanlış ilişkilere çekilme riski artmaktadır. Dolayısıyla hayattaki babaları tarafından 
yetim bırakılan çocukların yaşadığı sorunlar sadece çocukluk evresinde kalmamakta, erişkin 
çağlarına da büyüyerek yansıyan problemler oluşturma potansiyelini taşımaktadır.  



 
 

 
 Görünmeyen Bir Sosyal Yara: Boşanma Sonrası Baba Yoksunluğu (Âyetler Özelinde Bir Okuma Denemesi) 

 

 

 
 
 
181 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Babayı çocuk eğitiminde vazgeçilmez kılan unsurlardan bir diğeri de güvenli şekilde risk almayı 
öğretmeleridir; 

“Babaların çocukları heyecanlandırmak, şaşırtmak ve geçici olarak dengesizlik verme eğilimleri vardır. 
Babalar çocukları risk almaya teşvik ederken onların güvenliği açısından da önsezileriyle önlemler alır ve 
böylece çocukların daha önce aşina olmadıkları durumlarda cesur olmayı öğrenmelerine fırsat tanır.” 
(Taşkın, 2011, 44).  

Sorumlu ve etkin babalarla yetişen çocukların ileriki yaşlarda sağlıklarını tehlikeye atacak 
alışkanlıklardan kendilerini daha fazla koruduklarına, riskli durumlardan uzak durmada daha 
başarılı olduklarına dair bulgular (Flouri - Buchanan, 2003; Cookston - Finlay, 2006) “riske 
güvenli şekilde yaklaşma” eğitiminin önemini ortaya koymaktadır. Hem nitelik hem nicelik 
açısından güçlü ve doyurucu evlat-baba iletişiminin olumlu sağladığı hususlardan biri de ileriki 
yaşlarda okul başarısını artırması ve özdenetim mekanizmasını güçlendirmesidir (Downer vd., 
2013) ve bütün bunlar anne ve aile yapısından bağımsız şekilde, baba kaynaklı değerler olarak 
çocuğa tesir eder (Buchanan - Flouri, 2004). 

Toplumumuzda boşanmış ya da eşi vefat etmiş kadınlara söylenen “Bundan sonra sen artık 
çocuklarının hem annesi, hem de babasısın” cümlesi aslında ailede rol karmaşasını kurgulayan, 
son derece problemli bir yaklaşıma işaret etmektedir. Annenin iki ebeveyne ait rolü başarıyla 
oynayabileceği Türk toplumu açısından öylesine güçlü bir kabuldür ki,  “ebeveyn” dendiğinde 
bile bu ifadeden sadece annenin kastedildiği/anlaşıldığı durumlar tespit edilmiştir (Taşkın, 
2011). Annenin baba, babanın da anne üzerinden edinilmesi gereken hasletleri kurgulayarak 
evlatlarına sergilemeleri, sağlıklı bir gelişim tablosu ortaya çıkarmaz. Boşanmanın ardından 
çocuklarının velâyetini alan annenin aynı zamanda baba rollerini üstlenmesi, üstelik bunun 
toplum tarafından teşvik edilmesi bir yandan anneyi asli fonksiyonlarından uzaklaştırmakta, 
babayı da çocuklarının kendisine ihtiyaç duyduğu hissinden uzaklaştıran bir etki 
oluşturmaktadır.  Evlatlarını boşayan babalar çocuklarının güven ve destekleniyor olma 
duygusunu yaşamalarına engel olmaktadır. Bir başka deyişle çocukların arkasında dimdik 
durması gereken dağ paramparça olup dağılmaktadır. Özellikle baba yeni bir evlilik yapmışsa, o 
evlilikten çocuklar dünyaya gelmişse babanın odağının yeni ailesine kayması neredeyse 
mukadder bir durumdur. Bu durumda baba çocuğun zihinsel, cinsel kimlik, kişilik, ahlak 
gelişiminde son derece önemli olan katkısını sağlamamakta, çocuğun gelişim basamaklarında 
önemli boşluklar oluşmaktadır (Yazıbaşı, 2023). 

Babalarının tercihleri neticesinde annesinin yanında büyüyen, babalarını arkalarında dağ gibi 
hissedemeyen, bazen yıllarca babasını göremeyen, maddi-manevi olarak desteklenmeyen, 
bazen onlardan gelecek bir hediyeyi, aramayı haftalar aylar boyunca beklemek zorunda kalan 
çocukların yaşadığı yoksunluk aslında boşanmanın değil, boşanmanın ardından 
sorumluluklarından sıyrılan babalar tarafından oluşturulmaktadır. Boşanmayı çocuklar için 
olduğundan daha ağır bir tecrübe haline getiren hususun esasında doğru tutumları 
geliştiremeyen, eşine karşı evladını silah olarak kullanan anne babalar olduğunu fark etmek 



 
 
 

 Fatma Asiye ŞENAT 
 

 

 
 
 
182 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

gerekir ki daha sağlıklı bir boşanma stratejisi ve sorumluluk sahibi anne-baba profili geliştirmek 
mümkün olsun. İçinde bulunulan koşullarda vahyin rehberliğine kulak vererek, bir yandan 
geleneğin olumlu özelliklerini koruyup gelecek nesillere aktarmaya, bir yandan da aksayan, 
insan tabiatını zorlayan yönlerini de rehabilite etmeye ihtiyaç vardır. Benzer şekilde henüz 
tamamlanma sürecine girmemiş olsa da etkileriyle geleneksel tasavvurları bir hayli aşındıran 
yeni örfün olumlu yönlerini belirlemek ve onları geliştirmek, olumsuz taraflarının da etkisini 
azaltacak şekilde yol haritaları oluşturmak zorunluluktur. Çünkü bugün için ne her şeyiyle düne 
dönmek ve onu yeniden kurgulamak mümkündür, ne de oluşum sürecindeki değerleri olduğu 
gibi alıp benimsemek ihtimali söz konusudur. Dün ve bugünden gelen değerleri vahyî 
referanslar eşliğinde gözden geçirmek, işlevselliğine ya da atıllığına mümkün olabildiğince 
insanî ve İslamî değerler çerçevesinde bakabilmek “maksimum fayda, minimum zarar” ilkesini 
işletmenin imkânını da kolaylaştıracaktır. 

Sonuç ve Öneriler 
Boşanma çocukla velâyeti almayan ebeveyn ilişkisinde kopukluklara sebep olma potansiyelini 
barındıran bir süreçtir. Bununla birlikte boşanma, bilinçli davranıp emek vermeleri durumunda 
anne ya da babanın çocuğun hayatındaki temel rollerini oynamasına engel olacak mücbir bir 
durum değildir. Ancak boşanmayla birlikte bazı ebeveynlerin, özellikle de babaların kendilerini 
evlatlarından da boşanmış sayarak buna göre davranmaları, babalı yetim hükmündeki çocukları 
gündeme getirmektedir. Bilinen manadaki yetimlerden farklı olarak babalı yetimler, babadan 
almaları gereken değerlerin yoksunluğunu daha derinden yaşayabilmektedir zira aslında 
ihtiyaç duydukları ilgi, sahiplenme hem çok yakınlarında, hem de fersah fersah uzaklarındadır. 
İlginin, desteğin her an gelme ihtimalinin oluşturduğu beklenti, çocukların karakterine çoğu 
kez hiç ummamak, beklememekten daha ağır hasarlar vermektedir. Türk örfünün çocuğu 
anneye zimmetleyen değer örüntüsü, evladını boşayan babaları destekleyip tutumlarını 
meşrulaştıran bir etki yapmaktadır. Bir yönüyle dini kavramlardan, bir yönüyle geleneklerden, 
bir yönüyle de yeni oluşan örften etkilenen mevcut sistematik, çocukların gelişimini, boşanma 
sonrası uyum süreçlerine adaptasyonunu olumsuz etkilemektedir. Özellikle sosyal çözülmelerin 
yaşandığı mevcut koşullarda tıkanan noktaları açmada “maksimum fayda, minimum zarar” 
hedefiyle uyumlu yeni aile politikaları geliştirmek önemlidir. Bu noktada sürdürülebilir 
olmayan ya da birtakım sorunlar üreten geleneklerin, anlayışların Kur’an öğretileri 
doğrultusunda yeniden gözden geçirilmesine, güncel sorunlara Kur’an’dan esin alan çözüm 
yolları aranmasına ihtiyaç vardır. Çocuğu her şeyiyle babaya ait sayan bir topluma inen Kur’an 
âyetlerinden esin alarak, aynı zamanda Türk örfünün temel reflekslerini de göz önünde 
bulundurarak yeni sosyal politikalar geliştirmek, özgüveni yüksek güçlü nesiller yetiştirmek 
adına üstlenilmesi gereken önemli bir borçtur.  



 
 

 
 Görünmeyen Bir Sosyal Yara: Boşanma Sonrası Baba Yoksunluğu (Âyetler Özelinde Bir Okuma Denemesi) 

 

 

 
 
 
183 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Kaynakça / References 
Aktaş, Çisem. “Boşanmanın Erkekler Üzerindeki Etkisi: İstanbul Örneği”. İMGELEM 2 (Temmuz 2018), 1-29. 
Aktaş, Gül - Uray, Duygu. “Erkeklerin Boşanma Sürecine İlişkin Deneyimleri: Denizli’de Nitel Bir Çalışma”. 

Sivas Cumhuriyet Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Sosyal Bilimler Dergisi 45/2 (Aralık 2021), 1-28. 
Altıntaş, Ramazan. Bütün Yönleriyle Cahiliyye. Konya: Ribat Yayınevi, 1999. 
Babalar ve Çocuklar Derneği. “Kadın Cinayetlerindeki Artış”. Erişim 25 Kasım 2025. 

https://babader.org.tr/kadin-cinayetlerindeki-artis/ 
Cessâs, Ebû Bekr Ahmed b. Alî er-Râzî el-. Ahkâmu’l-Kurân. ed. Muhammed Sâdık Kamhâvî. 5 Cilt. Beyrut: 

Dâru İhyâu’t-Turâs, 1412. 
Cookston, Jeffrey - Finlay, Andrea K. “Father Involvement and Adolescent Adjustment: Longitudinal 

Findings from Add Health”. Fathering: A Journal of Theory, Research, and Practice about Men as Fathers 
4/2 (2006), 137-158. 

Çağrıcı, Mustafa. “Asabiyet”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 1991. 
https://islamansiklopedisi.org.tr/asabiyet 

Çelik, Halil - Badem, Mustafa. “Kur’ân’ı Anlamaya Katkısı Bakımından: Kur’ân’ın Nüzûl Ortamı ve Nüzûl 
Süreci”. İlahiyat Akademi 16 (2022), 83-112. 

Demirel, Yüksel. “Baba Yokluğunun Ergenler Üzerindeki Olumsuz Etkileri”. Journal of Social and Humanities 
Sciences Research 8 (2021), 413-424. 

Dindi, Emrah. Kur’an’da İslam Öncesi Kültür Nassın Olguyla Diyalektik İlişkisi. Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 
2017. 

Downer, Jason T. vd. “Father Involvement During Early Childhood and Its Association with Children’s 
Early Learning: A Meta-Analysis”. Early Education and Development 24/6 (2013), 898-922. 

Ebû Dâvûd, Süleymân b. el-Eş’as b. İshâk es-Sicistânî. es-Sünen. yy: Dâru İhyâi’s-Sünneti’n-Nebeviyye, tsz. 
Eşkinat, Rana. “Türkiye’de Kadına Yönelik Şiddet (Boşanmış Kadınlara Yönelik Araştırma”. Dumlupınar 

Üniversiitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi 37 (2013), 289-302. 
Flouri, Eirini - Buchanan, Ann. “Early Father’s and Mother’s Involvement and Child’s Later Educational 

Outcomes”. British Journal of Educational Psychology 74/2 (2004), 141-153. 
https://doi.org/10.1348/000709904773839806 

Flouri, Eirini - Buchanan, Ann. “The role of father involvement in children’s later mental health”. Journal 
of Adolescence 26/1 (2003), 68-73. 

Hamidullah, Muhammed. İslam Peygamberi. çev. Mehmet Yazgan. İstanbul: Beyan Yayınları, 2015. 
Hamidullah, Muhammed. İslam Tarihine Giriş. çev. Salih Tuğ. İstanbul: İFAV, 2000. 
İbn Mâce, Ebû Abdullah Muhammed b. Yezîd el- Kazveyn. Sünen-i İbn Mâce. Kahire: Dâru İhyâu Kütübi’l-

Arabiyye, 1372. 
Mukâtil, Ebu’l-Hasen Mukâtil b. Süleymân. Tefsîru Mukâtil b. Süleymân. ed. Abdullah Mahmûd. 1 Cilt. 

Beyrut: Dâru İhyâu’t-Turâs, 1. Basım, 1423. 
Sevim, Yelda vd. “Boşanan Erkeklerin Sorunları Üzerine Sosyolojik Bir Araştırma (Elazığ İli Örneği)”. Fırat 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi 26/2 (2016), 293-316. 
Soysal, Nevin Nesrin. 7 Ced 7 Nesil Ailenin Mutluluk Atölyesi. İstanbul: Hayy Kitap, 2020. 
Soysal, Nevin Nesrin. Celal ve Cemal Aynasında Eril Dişil Bilgeliği. İstanbul: Aile Yayınları, 2023. 
Şenat, Fatma Asiye. “Bazı Tefsir Metinlerine Yansıyan Boyutuyla Cinsiyet Algısı -Zuhruf Suresi 18. Âyet 

Örneği-”. Eskişehir Osmangazi Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 4/6 (2017), 7-21. 



 
 
 

 Fatma Asiye ŞENAT 
 

 

 
 
 
184 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Şenat, Fatma Asiye. “İnsanlık Onurunu Zedeleyen Yönüyle Toplumsal Cinsiyet Rolleri”. Günümüzde İnsan 
Onurunu Zedeleyen Unsurlar. 762-773. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2013. 

Şenat, Fatma Asiye. Olgu İle Algı Arasında İtaat. Konya: Çizgi Kitabevi, 2016. 
Şenat, Fatma Asiye. “‘Yeryüzünde Sorumlu Halife’ Olarak Kadın”. Kadın Olmak: İslâm, Gelenek, Modernite ve 

Ötesi. 31-53, 2019. 
Taberî, Muhammed b. Cerîr et. Câmiu’l-beyân an te’vîli âyi’l-Kurân. ed. Abdullah b Abdu’l-Muhsin et-Türkî. 1 

Cilt. Dâru Hicr, ts. 
Talâk Suresi 1-7. Ayet Tefsiri - Diyanet İşleri Başkanlığı”. Erişim 27 Aralık 2025. 

https://kuran.diyanet.gov.tr/tefsir/Tal%C3%A2k-suresi/5218/1-7-ayet-tefsiri 
Tan, Zeki. Kur’an’ı Anlamada Cahiliyeyi Bilmek. İstanbul: Özgü Yayıncılık, 2018. 
Taşkın, Necdet. “Çocukların Gelişiminde Katkıları Unutulanlar: Babalar”. Eğitime Bakış Dergisi 7 (2011), 43-

47. 
Tirmizî, Muhammed b. Îsa. Sünenü’t-Tirmizî,. Beyrut: Dâru’l-Garbi’l-İslâmiyye, 1998. 
TÜİK, Türkiye İstatistik Kurumu. “Evlenme ve Boşanma İstatistikleri”, 2024. 

https://data.tuik.gov.tr/Bulten/Index?p=Evlenme-ve-Bo%C5%9Fanma-statistikleri-2024- 
Yazıbaşı, Muhammet Ali. “Çocuk Eğitiminde Babanın Rolü”. Erkek Olmak. ed. Fatma Asiye Şenat. İstanbul: 

İz Yayıncılık, 2023. 
Yılkan, İhsan - Yaman, Ömer Miraç. “Boşanmanın Deneyimlenmesi Üzerine Karma Bir Desen Çalışması: 

Erkeklerin Gözünden Boşanma”. Elektronik Sosyal Bilimler Dergisi 22/1 (Ekim 2023), 2137-3159. 
Yılmaz, Abdullah. İlga, İbka, Islah Açısından Cahiliye Dönemi Nikâh Çeşitleri ve Rivayetlere Yansıması. Burdur: 

Burdur Mehmet Akif Ersoy Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans, 2023. 
Zemahşerî, Ebu’l-Kâsım Mahmûd ez-. el-Keşşâf an Hakâiki Gavâmidu’t-Tenzîl ve Uyûnu’l-Ekâvîl fi Vucûhi’t-

Te’vîl. ed. Adil Ahmed- Ali Muhammed Muavvid. 6 Cilt. Riyad: Mektebetu’l-Ubeyke, 1418. 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 
 Görünmeyen Bir Sosyal Yara: Boşanma Sonrası Baba Yoksunluğu (Âyetler Özelinde Bir Okuma Denemesi) 

 

 

 
 
 
185 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Orijinallik Beyanı / Declaration of Authenticity   
Çalışma Turnitin programı aracılığıyla değerlendirilmiş olup, intihal tespit edilmemiştir. / The study was 
evaluated through the Turnitin program and no plagiarism was detected. 

Akademik Etik Beyanı / Academic Ethics Statement  
“Görünmeyen Bir Sosyal Yara: Boşanma Sonrası Baba Yoksunluğu (Âyetler Özelinde Bir Okuma Denemesi)” başlıklı 
makale bilimsel araştırma tekniklerine ve akademik etik ilkelerine uyularak hazırlanmış, veriler üzerinde 
herhangi bir tahrifat veya çarpıtma yapılmamış, başka bir araştırmadan kısmen veya tamamen intihal 
edilmemiş, yayınlanması amacıyla başka bir yayın organına gönderilmemiştir. 

The article titled “An Unseen Social Wound: Post-Divorce Paternal Absence (An Exegetical Reading of 
Qur’anic Verses)” has been prepared in accordance with scientific research techniques and academic 
ethics principles, no falsification or distortion has been made on the data, no partial or complete 
plagiarism has been made from another research, and it has not been sent to another publication for the 
purpose of publication. 

Çatışma Beyanı / Conflict Statement  
“Görünmeyen Bir Sosyal Yara: Boşanma Sonrası Baba Yoksunluğu (Âyetler Özelinde Bir Okuma Denemesi)” başlıklı 
makaleyle ilgili olarak diğer kişi veya kurumlarla herhangi bir çıkar çatışması beyan edilmemiştir. 

No conflict of interest has been declared with any other person or institution regarding the article titled 
“An Unseen Social Wound: Post-Divorce Paternal Absence (An Exegetical Reading of Qur’anic Verses)”.  

İTHAF / DEDICATION / إهداء  
Bu makale, İsrail’in Gazze’deki üniversitelere, okullara, hastanelere, mülteci kamplarına, evlere, camilere 
ve kiliselere düzenlediği vahşi, barbar, insanlık ve hukuk dışı saldırıları nedeniyle hayatını kaybeden 
bilim insanları, öğrenciler, sağlık çalışanları, din adamları, gazeteciler, bebekler, çocuklar ve masum 
sivillere ithaf edilmiştir. İsrail’in iki milyondan fazla Gazzeliyi evlerinden ve topraklarından sürgün 
etmek istemesi insanlık dışıdır. İsrail’in uluslararası hukuka, insan hak ve hürriyetlerine aykırılık içeren 
tüm işgal ve saldırıları suçtur ve bu nedenle yargılanması gerekmektedir.  

This article is dedicated to the scientists, students, health workers, religious officials, journalists, babies, 
children and innocent civilians who lost their lives as a result of Israel’s brutal, barbaric, inhumane and 
illegal attacks on universities, schools, hospitals, refugee camps, homes, mosques and churches in Gaza. 
Israel’s attempt to expel more than two million Gazans from their homes and lands is inhumane. All 
Israeli occupations and attacks that violate international law, human rights and freedoms are crimes and 
therefore Israel must be prosecuted. 

 والمدنيين والأطفال والرضع والصحفيين الدين ورجال الصحة مجال في وعاملين والطلاب ءالعلما إلى موجهة المقالة هذه
 والمدارس الجامعات على إسرائيل شنتها التي القانونية وغير واللاإنسانية الوحشية الهجمات بسبب حياتهم فقدوا الذين الأبرياء

 من أكثر وتهجير نفي من إسرائيل تريده فما. غزة في موجودةال والكنائس والجوامع والمنازل اللاجئين ومخيمات والمستشفيات
 الإنسان حقوق مع تتنافى هجمات من إسرائيل تفعله ما كافة إن. إنساني غير أمر هو ومنازلهم أراضيهم من فلسطيني مليوني

محاكماته يجب السبب ولهذا جرائم هي الدولي والقانون والحريات  

Yazarlık Katkısı / Authorship Contribution  
Bu makale tek yazarlı olarak hazırlanmıştır. / This article was written by a single author. 



 
3023-5820 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi 
Altı Aylık Hakemli Makale, Araştırma ve İnceleme Dergisi  

Vol./Cilt: 3, Issue/Sayı: 2,  ss. 186-195, December/Aralık 2025. 
 

Citation Information/Kaynakça Bilgisi 
İliter, Seyfettin. “Revolt, Morality and Society in Nurettin Topcu”. Sultan İlahiyat Araştırmaları 
Dergisi (SİAD) 3/2 (Aralık 2025), 186-195.  https://zenodo.org/10.5281/zenodo.18088809  

                                                                                                                                                   CC BY-NC 4.0  

Revolt, Morality and Society in Nurettin Topcu* 
Nurettin Topçu'da İsyan, Ahlâk ve Toplum 

 

 

Abstract 
Nurettin Topçu, while being one of the most important philosophers of 
Turkish thought, can also be described as an ideal teacher and moralist. 
It is known that he developed a philosophical style, particularly 
influenced by the Philosophy of Action, and attempted to ground and 
idealize this style, especially in the field of ethics. Topçu outlines the 
general conception of this morality, which he describes as the “ Ethics of 
Revolt,” stating that it should begin with the individual, then extend to 
the family, society, and finally to the Creator, whom he refers to as the 
Absolute Being . According to him, the ethics of revolt is not an anarchist 
act against order or the system, as its name suggests, but rather a 
sensible action that humanity must undertake to escape its gloomy 
situation. The primary target of this action is humanity itself. Topçu 
argues that an ideal society cannot be formed without an ideal human 
being morally. According to him, an ideal, orderly, and harmonious 
society is one that must exist within the ethics of revolt. In this study, we 
will attempt to highlight the importance of the ethics of revolt for 
society. 

Keywords: Turkish Thought, Nurettin Topçu, Revolt, Morality, Society, 
Movement. 

Highlights 
 To revisit Nurettin Topçu's ideas in the History of Turkish Thought. 
 To clarify the concept of rebellion. 
 To highlight the relationship between the concept of movement and 

morality. 
 To reveal some of the philosophical views that Nurettin Topçu criticized. 
 To emphasize the importance of the relationship between revolt and 

society. 

 
 

 

Araştırma Makalesi / Researh Artcle 

 

Geliş Tarihi / Arrival Date 

21.11.2025 
 

Kabul Tarihi / Accepted Date 

29.12.2025 
 

Son Revizyon Tarihi / Last Revision Date 

30.12.2025 
 

Yayın Tarihi / Publication Date 

31.12.2025 

 

 

 

 

Assist. Prof.  Seyfettin İLİTER 

Faculty of Science and Letters, Department Of 

Sociology Bitlis Eren University. 

Bitlis, TÜRKİYE.  

     
 

 

 

 

 
 

*This study is an expanded and article-format version of the 
paper entitled "The Importance of the Ethics of Rebellion for 

an Ideal Society," presented at the 3rd National Student 
Symposium of the Cordoba Academy, held in Malatya on 

November 5-6, 2016 

 
 

https://zenodo.org/10.5281/zenodo.18088809
https://aperta.ulakbim.gov.tr/record/286605
mailto:sivasisivasi@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-7314-3745


 
 

 
Revolt, Morality and Society in Nurettin Topcu 

 

 

 
 
 
187 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Öz 
Nurettin Topçu, Türk düşüncesinin en önemli filozoflarından biri olmakla birlikte, ideal bir öğretmen ve ahlakçı 
olarak da tanımlanabilir. Özellikle Eylem Felsefesinden etkilenen bir felsefi üslup geliştirdiği ve bu üslubu özellikle 
ahlak alanında temellendirme ve idealize etme çabasında olduğu bilinmektedir. Topçu, “İsyan Etiği” olarak 
tanımladığı bu ahlak anlayışının genel hatlarını çizerken, bunun bireyden başlayıp aileye, topluma ve nihayetinde 
Mutlak Varlık olarak adlandırdığı Yaratıcı'ya kadar uzanması gerektiğini belirtir. Ona göre isyan etiği, adından da 
anlaşılacağı gibi düzene veya sisteme karşı anarşist bir eylem değil, insanlığın kasvetli durumundan kurtulmak için 
gerçekleştirmesi gereken mantıklı bir eylemdir. Bu eylemin birincil hedefi insanlığın kendisidir. Topçu, ahlaki açıdan 
ideal bir insan olmadan ideal bir toplumun kurulamayacağını savunur. Ona göre ideal, düzenli ve uyumlu bir 
toplum, isyan ahlakı içinde var olması gereken bir toplumdur. Bu çalışmada, isyan ahlakının toplum için önemini 
vurgulamaya çalışacağız. 

Keywords: Türk Düşüncesi, Nurettin Topçu, İsyan, Ahlak, Toplum, Hareket. 

Öne Çıkanlar 
 Çalışma Türk Düşünce Tarihinde Nurettin Topçu’nun fikirlerini yeniden gündeme getirmek. 
 İsyan Kavramını açıklığa kavuşturmak. 
 Hareket Kavramının Ahlakla olan ilişkisini öne çıkarmak. 
 Nurettin Topçu’nun eleştirdiği birtakım felsefe görüşlerini ortaya koymak. 
 İsyan Ahlakı ve Toplum ilişkisinin önemini vurgulamak. 

1. Introduction 
This study aims to evaluate the concept of revolt, which we consider to hold an important place 
in Nurettin Topçu's philosophy, from the perspectives of ethics and society. The scope of the 
study consists of the concepts of revolt, ethics, and society. The current study will focus on 
clarifying what the concept of revolt, which often leads to misunderstandings in the world of 
thought, means from Topçu's perspective. In addition, the views of various philosophers and 
systems of thought on ethics will be examined within the framework of the concepts of revolt 
and action, ideas that cause misunderstandings will be criticized, and Topçu's Ethics of Revolt 
will be explained. 

The main purpose of this study is to emphasize the importance of the idea of the Ethics of 
Revolt for society by examining Nurettin Topçu's concepts of revolt and movement in the 
context of moral philosophy. It is believed that this study will fill an important gap in the world 
of thought, particularly in the field of ethics, with a special focus on Nurettin Topçu, thus 
leading to the fact that Nurettin Topçu will be recognized more as a moralist and a man of 
revolt and action than as a teacher or educator, and that his value will be better understood.  

It is quite difficult to say that Topçu, about whom books and articles have been written, is 
sufficiently recognized and valued today. In this regard, it is extremely important to bring his 
ideas, especially the concepts of Revolt, Morality, and Movement, to the fore and to highlight 
their importance for society. Therefore, it is believed this study will make a modest academic 
contribution to both the Turkish intellectual world and those interested in ethics. 



 
 
 

 Seyfettin İLİTER 
 

 

 
 
 
188 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

2. The Relationship Between Morality and Action 
Morality refers to the fundamental laws—values, beliefs, norms, commands, prohibitions, and 
directives—that have entered the lives of individuals, groups, peoples, social structures, 
nations, and cultural environments throughout history and that will guide their actions in the 
future.1 The discipline that examines what an ideal morality should be like and its fundamental 
laws is moral philosophy. In this respect, while morality expresses a state oriented towards 
action, moral philosophy primarily expresses the explanation of the ideal in the form of laws. 

Moral philosophy involves questioning and explaining values, and attempting to establish a 
specific foundation for determining under what conditions human actions can be attributed as 
good or bad. In other words, moral philosophy is the field of philosophical inquiry that 
attempts to explain events, objects, and the values they represent. In this respect, in moral 
philosophy, the human being is at the center of actions, and the human being is2  included 
within a moral framework through their actions. Therefore, here, the human being gains 
meaning not as a knowing being, but as an acting being. In this sense, whether human actions 
carry moral value is related to the manner in which the actions are performed, along with their 
purpose. Accordingly, for an action to have a moral character, it must be based on honesty, 
truthfulness, freedom from falsehood, respect, and adherence to right and law.3However, even 
if some actions are performed with moral intentions, the outcome may not always be as 
desired. It should also be noted that actions can give rise to different meanings depending on 
different perspectives. For example, what rational, logical, and natural explanation can fully 
answer the question of someone who sacrifices their life for justice and virtue? It is totally 
normal that everyone can answer such a question in a different way. In this case, it becomes 
difficult to rationally ground many actions that can be expressed morally, and a more 
universally valid and absolute criterion will be needed for evaluating actions. Here, Nurettin 
Topçu emphasizes the need for an absolute power as the evaluator of moral actions. As the 
evaluation of human actions by another human being can lead to a number of possible 
subjective judgments. Therefore, an absolute power, a god, is needed as the evaluator of 
actions. This god can emerge as both the guarantor and the fair evaluator of moral actions.4 

Nurettin Topçu, while attempting to ground the idea of the Ethics of Revolt, identifies God as 
the moral basis and point of reference. Topçu laid the foundations of this idea during his 
doctoral thesis, titled “Conformise et Revolte,” prepared at the Sorbonne University in France 
between 1928 and 1934. Unfortunately, this work was only translated into Turkish 
approximately sixty years after its completion.5 

This work, titled “Conformise et Revolte,” has been translated as “The Ethics of Revolt.” The word 

                                                                                 
1  Doğan Özlem, Etik-Ahlak Felsefesi (İstanbul: İnkılap Yayınları, 2004), 17. 
2  Ahmet Arslan, Felsefeye Giriş (Ankara: Vadi Yayınları, 2002), 108–109. 
3  İsmail Tunalı, Felsefeye Giriş (İstanbul: Altın Kitaplar Yayınları, 2010), 111. 
4  Aliya İzetbegoviç, Doğu Ile Batı Arasında İslam (İstanbul: Yarın Yayınları, 2011), 160–161. 
5  Mustafa Şahin, “Evet İsyan Ahlakı Ya Da Merd-i Mü’minin İsyanı,” Hece Aylık Edebiyat Dergisi 109 (2006), 68–75. 



 
 

 
Revolt, Morality and Society in Nurettin Topcu 

 

 

 
 
 
189 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

“conformise” means conformity and obedience to the times, while “revolte” means revolt. 
Mustafa Kök and Musa Doğan have contributed to our intellectual world by translating this 
work into Turkish as “The Ethics of Revolt.” Their choice to translate it as “The Ethics of 
Revolt” was influenced by the fact that Topçu had two separate articles titled “The Ethics of 
Revolt” in his works “Culture and Civilization” and “ The Case of Will,” and that he possessed a 
rebellious spirit throughout many periods of his life.6  However, this revolt is not, as is often 
thought, a revolt aimed at disrupting order within society, but rather a revolt against the 
unfavorable conditions in which humanity finds itself. Therefore, this revolt points to 
construction, not destruction. In Topçu's words, this revolt is: “A movement of revolt in which 
the will refuses to submit to the conditions in which it finds itself .”7 The foundations of this 
revolt, which gained meaning through action, were laid in the 19th-century French philosopher 
Maurice, Topçu's teacher. It is based on Blondel (1861-1949). However, this movement is not an 
ordinary movement. For example, everyday physical movements such as eating, drinking, 
walking, and the like cannot be fully expressed as movement. For movement to have meaning, 
it must carry a purpose of consciousness and revolt. This idea of movement, originating8 from 
Blondel, also draws our attention as a great spiritual movement.9 In this context, movement: 
“must step into the supernatural realm. There, movement achieves its purpose; the will 
recognizes itself with all sincerity, thus enabling the individual to feel self-sufficient.” 
According to Topçu, the idea of movement is not an action that arose spontaneously; rather,10 it 
emerged as a response to the worldly/materialist views of Positivism and Materialism, which 
were the powerful ideas of the time. 

3. A Critique of the Moral Views of Some Philosophers 
In the sixth chapter of his book The Ethics of Rebellion, Nurettin Topçu critiques the views on 
ethics of important thinkers and philosophers such as Max Stirner (1806-1856), Jean-Jacques 
Rousseau (1712-1778), and Arthur Schopenhauer (1788-1860). Topçu begins his critique by 
focusing on Stirner. According to him, Stirner prioritizes individual selfishness, disregarding 
social reality. In this case, the individual sees only their own existence as the sole truth, 
viewing any action outside of themselves that might affect them as an incitement to revolt. 
Topçu states that this revolt of Stirner is directed against nature, society, the state, humanity, 
morality, and religion. He argues that Stirner, through such a revolt, disregards many material 
and spiritual values, and even goes so far as to imagine himself as a superior being.11Mustafa 
Kök, picking up where Topçu left off, argues that Stirner, by disregarding everything else, 
actually deified himself.12 

                                                                                 
6  Nurettin Topçu, İsyan Ahlakı (İstanbul: Dergâh Yayınları, 2014), 17–18. 
7  İsyan Ahlakı, 19 
8  Hüseyin Aydoğdu, “Ahlak Filozofu ve Eylem Adamı Nurettin Topçu,” Türkoloji Enstitüsü Dergisi 40 (2009), 439–462. 
9  Nurettin Topçu, Felsefe (İstanbul: Dergâh Yayınları, 2011), 29. 
10  Nurettin Topçu, Varoluş Felsefesi Hareket Felsefesi (İstanbul: Dergâh Yayınları, 2011), 56. 
11   Topçu, İsyan Ahlakı, 177. 
12  Mustafa Kök, Nurettin Topçu’da Din Felsefesi (İstanbul: Dergâh Yayınları, 1995), 75. 



 
 
 

 Seyfettin İLİTER 
 

 

 
 
 
190 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Another philosopher Topçu criticizes in the context of the concept of revolt is Jean-Jacques 
Rousseau. According to him, Rousseau opposes the social structure because he claims it 
dominates the human self. He argues that freedom exists in the self, while slavery exists in 
society. Topçu believes Rousseau rebels against the social structure because it limits human 
action and confines it within certain frameworks. This revolt is not an anarchist one, as in 
Stirner, but rather a revolt against the social structure that prevents human beings from living 
freely. Therefore, he believes that returning to nature, freeing oneself from that social 
structure, would be healthier for humanity. From Topçu's perspective, when Rousseau is 
considered, nature is the place where human beings can be pure and true to themselves. In this 
place, as there are no social constraints, people are directly generous, sincere, and happy. 
Therefore, the state of nature is extremely valuable for human beings because it does not 
contain property, which is considered one of the causes of evil among people.13 However, 
according to Topçu, Rousseau, by accepting withdrawal from society as a solution, sought 
refuge in himself and went so far as to disregard social life, where human relationships emerge. 
Therefore, although Rousseau initially began with a rebellious movement, he failed to 
demonstrate the maturity to sustain this revolt, and consequently, his rebellious movement 
remained largely incomplete.14     

The last philosopher Topçu discusses in the context of the concept of revolt is Schopenhauer. 
According to Topçu, Schopenhauer conceived of the world as the worst of all possible worlds, 
thus constructing existence on pessimism.15 In this respect, Schopenhauer’s revolt is directly 
directed at existence and life itself. According to him, to exist is to desire evil. Salvation is only 
possible by denying life, because life consists of pain and desires. He argues that achieving 
something through willpower brings satisfaction, while failing to achieve it leads to suffering. 
Therefore, by denying willpower, the satisfaction of the soul should be prioritized. However, 
here, one can speak not of the existence of man, but only of his non-existence.16 Topçu states 
that the world Schopenhauer conceives by denying himself is real. According to him, by 
denying this life, man is only cut off from himself and from action; therefore, true meaning can 
only be found by confronting and struggling with the reality of this life. 

Topçu criticizes several ethical views alongside those of these philosophers. According to him, 
while Rationalist, Empiricist, and Social Solidarity ethical systems contain ideas about morality, 
they also have shortcomings. Topçu opposes the view in Rationalist ethics that knowledge leads 
to moral action, stating that there is not always a relationship between knowledge and action. 
In Empiricist ethics, he argues that the expectation from the outcome of an action is pleasure 
and happiness rather than pure morality, and that this cannot be equated with morality. 
Finally, Topçu criticizes Social Solidarity ethics for prioritizing the happiness of society over 

                                                                                 
13  Kök, Nurettin Topçu’da Din Felsefesi, 77–78. 
14  Topçu, İsyan Ahlakı, 192. 
15  Topçu, İsyan Ahlakı, 197. 
16  Kök, Nurettin Topçu’da Din Felsefesi, 79–80. 



 
 

 
Revolt, Morality and Society in Nurettin Topcu 

 

 

 
 
 
191 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

the individual. According to him, morality should progress along a line starting from the 
individual and moving towards society.17  However, here, the individual is almost pushed aside, 
and society is placed at the center. 

4. The Ethics of Revolt and Society 
Nurettin Topçu argues that these philosophers, whom he criticizes, misunderstood and 
misinterpreted the concept of revolt. According to him, Stirner, Rousseau, and Schopenhauer 
conceived of humanity as an anarchist, arrogant, hopeless, and selfish being. Topçu criticizes 
not only their ideas on revolt but also their concept of movement. While these philosophers 
addressed the concept of revolt, they did not offer serious ideas about movement, which is the 
outward manifestation of revolt as an action. However, revolt is only valuable if it can give rise 
to action. In other words, revolt only holds meaning for human existence insofar as it 
transforms into action and liberates humanity from adverse conditions. 

Starting from this point, Topçu draws attention to the importance of the ethics of revolt. 
According to him, the most important thing needed to place both the individual and society on 
a moral path is revolt. This revolt expresses the fundamental characteristic of existence.18 
However, as mentioned earlier, this revolt is not a revolt that involves subversion or anarchism 
directed at the individual and society. This ethics of revolt is largely related to religion. 
According to Topçu, the ethics of revolt cannot be explained independently of religion; 
therefore, revolt must be directly and closely linked to religion. He states the following 
regarding this ethics : “For ethics is essentially not something separate from religious maturity. 
Ethics is the transition from animal life to human life.”19 According to him, thanks to this ethics, 
the human being, defined solely by their vital aspect, makes an attempt to become truly 
human. In this ethical view, which is at the forefront of efforts to become human, three 
important points need to be emphasized in order to provide both the individual and society 
with a more ethical understanding. According to Topçu, these three aspects concerning 
humanity and society are, in order: Respect, Compassion, and Service. He explains the concept of 
respect, which is at the top of this hierarchy, as follows. 

“Respect is an action that goes against base feelings in us. It saves our sensitivity from 
hindering our free movement. Respect is for the human being. Things are not respected. 
Respect is entirely separate from fear and awe. The being bows before a man of great stature. 
But the soul does not bow; there is no respect there. However, before an ordinary but pure-
hearted person with a superior character to mine, my soul bows. That is respect. Even if I were 
to see the same beauty of character in myself, I would still feel respect. Even if we don't show it 
outwardly, we cannot help but feel its presence within us. The moment we feel respect, we find 
ourselves grown, elevated, capable of rising above our own being, even above all beings. 
                                                                                 
17  Hüseyin Karaman, “Nurettin Topçu’nun Felsefesinde İsyan Etiği,” Muhafazakar Düşünce Dergisi 5 (2009), 79–90. 
18  M. Said Kurşunoğlu, “Nurettin Topçu’nun İsyan Etiği Perspektifinden Bir Varlık İsyanı Örneği: Şeyh Bedrettin ve 

Varidat’ı,”Temaşa Felsefe Dergisi 7 (2017), 19–60. 
19  Nurettin Topçu, İslâm ve İnsan Mevlana ve Tasavvuf  (İstanbul: Dergâh Yayınları, no date), 91. 



 
 
 

 Seyfettin İLİTER 
 

 

 
 
 
192 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Respect is not one of the ordinary feelings. In the world of religion, it is an emotion akin to the 
anticipation of divine grace. “20 

Respect, which holds an important place in the Ethics of Revolt, appears in Topçu as follows: 

 “First, respect must be shown to the Quran... Respect must be shown to knowledge, which is 
the fruit of reason... respect must be shown to man, the noblest of creatures.” ...and finally, it is 
necessary to respect life .”21 In this respect, since there is a belief that existence was created by 
the Absolute Being, it is necessary to respect it. Respecting existence is extremely important, 
both for individuals and society, even though there are possibilities of exploiting, eliminating, 
or harming it in the relationship established with existence. As the scope of existence includes 
humans, animals, plants, and other beings, it is known that they are also absolutely visible in 
human life. Therefore, respect for existence is also respect for humanity and the society formed 
by humans. 

When it comes to respect, Topçu addresses the concept of compassion. According to him, 
compassion is: “A state of sudden encounter with God.”22  In another statement, Topçu defines 
compassion as follows: “It is not pity for the weak, the poor, and the destitute. These are the 
crippled compassions of small souls.”23  In this respect, compassion is a state of emotion that 
arises from a person loving all beings more than themselves.24 According to Topçu, compassion 
also brings with it self-sacrifice. Through compassion, which is a state of love shown beyond 
pity to the weak, the destitute, and the needy, a person feels deeply valued within society. A 
society where individuals are valued can also be described as a society closely related to 
compassion, where the individuals within it are happy. 

Topçu, in the context of the Ethics of Revolt, addresses the concept of service after the feeling 
of compassion. According to him, service is: “Seeking God by transcending one's ego and 
spreading it to other people. Every sincere and selfless service is the search for God through our 
actions.”25 He argues that service, in a general sense, signifies a spiritual devotion from our ego 
towards people, along with offering them kindness. Topçu states that service is not only an 
action directed towards people but also involves a movement towards seeking the Absolute 
Being. In this respect, selfless service gains meaning as an act of kindness not only to individual 
existence but also to society. A service performed without any expectation, solely to gain the 
pleasure of the Absolute Being and to help create a more moral individual and society, becomes 
an important moral act. According to Topçu, revolt is extremely important because it begins 
with the individual, extends to the family, then to society, and from society to something more 
universal. Where revolt transforms into action, respect, compassion, and service, which are 
                                                                                 
20  Topçu, İslâm ve İnsan Mevlana ve Tasavvuf, 93–94. 
21  Topçu, İslâm ve İnsan Mevlana ve Tasavvuf, 95–96. 
22  Nurettin Topçu, Var Olmak (İstanbul: Dergâh Yayınları, 2013), 40. 
23  Topçu, İslâm ve İnsan Mevlana ve Tasavvuf, 96. 
24  Muhammet Sarıtaş, Nurettin Topçu’da Sosyo-Pedagojik Yapı (Ankara: Mesaj Yayınları, 1986), 111. 
25  Topçu, İslâm ve İnsan Mevlana ve Tasavvuf, 101. 



 
 

 
Revolt, Morality and Society in Nurettin Topcu 

 

 

 
 
 
193 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

important from an ethical perspective, emerge. This moral system, which begins with the 
revolt and subsequently emerges as a movement, primarily aims to instill moral qualities in 
individuals. In a society where moral people constitute the majority, moral characteristics 
become clearly visible. 

5.Conclusion 
Nurettin Topçu, in his work on the Ethics of Revolt, begins by defining the concept of revolt 
itself. According to him, revolt is not an anarchist or existential opposition, as some 
philosophers have suggested, but rather expresses the potential necessary for humanity to 
escape its gloomy circumstances. After stating that this revolt is closely related to religion, 
Topçu argues that it should not remain merely a thought but should manifest itself in action. 
According to Topçu, where revolt transforms into action or gives rise to action, the necessity of 
Respect, Compassion, and Service—qualities of paramount moral importance—is highlighted. 
Respect is the expression of profound reverence for all existence, while compassion represents 
an intense state of love for all beings. Service, starting with humanity, is a self-sacrificing act 
aimed at gaining the favor of the Absolute Being. When these three characteristics of the Ethics 
of Revolt become concrete in an individual, they will possess a quality that extends first to the 
family, then to society, and from society to a universal level. A person educated in the ethics of 
revolt will also contribute to the morality of the society to which he or she belongs. At this 
point, the formation of an ideal society depends on the morality of the individuals who 
comprise it. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 



 
 
 

 Seyfettin İLİTER 
 

 

 
 
 
194 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

References 
Arslan, Ahmet. Felsefeye Giriş. Ankara: Vadi Yayınları, 2002. 
Aydoğdu, Hüseyin. “Ahlak Filozofu ve Eylem Adamı Nurettin Topçu.” Türkoloji Enstitüsü Dergisi 40 (2009). 
İzetbegoviç, Aliya. Doğu Ile Batı Arasında İslam. İstanbul: Yarın Yayınları, 2011. 
Karaman, Hüseyin. “Nurettin Topçu’nun Felsefesinde İsyan Etiği.” Muhafazakar Düşünce Dergisi 5 (2009). 
Kök, Mustafa. Nurettin Topçu’da Din Felsefesi. İstanbul: Dergâh Yayınları, 1995. 
Kurşunoğlu, M. Said. “Nurettin Topçu’nun İsyan Etiği Perspektifinden Bir Varlık İsyanı Örneği: Şeyh 

Bedrettin ve Varidat’ı.” Temaşa Felsefe Dergisi 7 (2017). 
Özlem, Doğan. Etik-Ahlak Felsefesi. İstanbul: İnkılap Yayınları, 2004. 
Şahin, Mustafa. “Evet İsyan Ahlakı Ya Da Merd-i Mü’minin İsyanı.” Hece Aylık Edebiyat Dergisi 109 (2006). 
Sarıtaş, Muhammet. Nurettin Topçu’da Sosyo-Pedagojik Yapı. Ankara: Mesaj Yayınları, 1986. 
Topçu, Nurettin. Felsefe. İstanbul: Dergâh Yayınları, 2011. 
Topçu, Nurettin. İslâm ve İnsan Mevlana ve Tasavvuf. İstanbul: Dergâh Yayınları, no date. 
Topçu, Nurettin. İsyan Ahlakı. İstanbul: Dergâh Yayınları, 2014. 
Topçu, Nurettin. Var Olmak. İstanbul: Dergâh Yayınları, 2013. 
Topçu, Nurettin. Varoluş Felsefesi Hareket Felsefesi. İstanbul: Dergâh Yayınları, 2011. 
Tunalı, İsmail. Felsefeye Giriş. İstanbul: Altın Kitaplar Yayınları, 2010. 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 
Revolt, Morality and Society in Nurettin Topcu 

 

 

 
 
 
195 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Orijinallik Beyanı / Declaration of Authenticity   
Çalışma intihal.net programı aracılığıyla değerlendirilmiş olup, intihal tespit edilmemiştir.  

The study was evaluated through the intihal.net program and no plagiarism was detected. 

Akademik Etik Beyanı / Academic Ethics Statement  
“Revolt, Morality and Society in Nurettin Topcu” başlıklı makale bilimsel araştırma tekniklerine ve 
akademik etik ilkelerine uyularak hazırlanmış, veriler üzerinde herhangi bir tahrifat veya çarpıtma 
yapılmamış, başka bir araştırmadan kısmen veya tamamen intihal edilmemiş, yayınlanması amacıyla 
başka bir yayın organına gönderilmemiştir. 

The article titled “Revolt, Morality and Society in Nurettin Topcu” has been prepared in accordance with 
scientific research techniques and academic ethics principles, no falsification or distortion has been 
made on the data, no partial or complete plagiarism has been made from another research, and it has not 
been sent to another publication organ for publication. 

Çatışma Beyanı / Conflict Statement  
“Revolt, Morality and Society in Nurettin Topcu” başlıklı makale ile ilgili olarak başka herhangi bir kişi 
veya kurumla çıkar çatışması bildirilmemiştir. 

No conflict of interest has been declared with any other person or institution regarding the article titled 
“Revolt, Morality and Society in Nurettin Topcu”. 

Yazarlık Katkısı / Authorship Contribution  
Bu makale tek yazarlı olarak hazırlanmıştır.  
This article was written by a single author. 
 



 
3023-5820 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi 
Altı Aylık Hakemli Makale, Araştırma ve İnceleme Dergisi  

Vol./Cilt: 3, Issue/Sayı: 2,  ss. 196-203, December/Aralık 2025. 
 

Citation Information/Kaynakça Bilgisi 
Döner, Nuran. “Kitap Değerlendirmesi: Tasavvufta İletişim; Anlam, Metot ve Uygulamalar 
Üzerine Nitel Bir Araştırma”. Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SİAD) 3/2 (Aralık 2025), 196-
203.  https://zenodo.org/10.5281/zenodo.18063950  

                                                                                                                                                   CC BY-NC 4.0  

Kitap Değerlendirmesi: Tasavvufta İletişim; Anlam, Metot ve Uygulamalar Üzerine 
Nitel Bir Araştırma 

Book Review: Communication in Sufism: A Qualitative Study on Meaning, Method, and Practices 
 

Öz  
Tasavvuf araştırmaları, özellikle son yıllarda sosyal bilimlerin kavramsal 
olanaklarını daha etkin biçimde kullanmaya başlayan disiplinlerden biri 
hâline gelmiştir. Mustafa Uzgur'a ait tanıtımını yaptığımız eser, bu 
amaçla tasavvufun klasik mirası ile psikoloji, sosyoloji ve iletişim gibi 
bilim dallarının kavramlarını, insanın içsel dönüşümünü bağlamında ele 
almaya çalışmaktadır. Mustafa Uzgur'un “Tasavvufta İletişim: Anlam, 
Metot ve Uygulamalar Üzerine Nitel Bir Araştırma” başlıklı çalışması, bu 
eğilimin ilmî açıdan değerli örnekleri arasında yer almayı hak eden, 
doktora tezinden kitaplaştırılmış özgün bir eserdir.1993 İstanbul 
doğumlu Mustafa Uzgur’un akademik yolculuğu, disiplinlerarası 
çalışmalara yönelen dikkat çekici bir birikimi yansıtmaktadır. Marmara 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi’nden mezun olduktan sonra yine aynı 
kurumda yüksek lisansını, 2024 yılında ise Ankara Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi’nde Tasavvuf anabilim dalında doktora derecesini 
tamamlamıştır. Çalışma, yazarın tasavvuf tarihi, iletişim teorileri ve 
çağdaş dinî tecrübe alanındaki birikimini aynı araştırma zemini üzerinde 
buluşturmaktadır. Bu yönüyle eser, çağdaş iletişim kuramlarıyla birlikte 
yeniden düşünme imkânı sunmaktadır ve tasavvuf araştırmalarına 
disiplinlerarası bir perspektif kazandırır. Çalışma, yalnızca alan 
araştırmacıları için değil, tasavvuf ilminin meselelerini, iletişimin 
psikolojik ve toplumsal boyutlarıyla ele almak isteyen tüm okuyucular 
için de dikkate değer bir kaynak niteliğindedir. 

Anahtar Kelimeler: Tasavvuf, İletişim, Mürşid–Mürid İlişkisi, Sözsüz 
İletişim. 

 
 

 

Kitap Değerlendirmesi / Book Review 

 

Geliş Tarihi / Arrival Date 

29.11.2025 
 

Kabul Tarihi / Accepted Date 

17.12.2025 
 

Son Revizyon Tarihi / Last Revision Date 

27.12.2025 
 

Yayın Tarihi / Publication Date 

31.12.2025 

 

 

 

 

Dr. Öğretim Üyesi Nuran DÖNER 

Bilecik Şeyh Edebali Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi, 

Temel İslam Bilimleri Bölümü, Tasavvuf Anabilim 

Dalı.  

Bilecik TÜRKİYE.   

     
 

 

 

 

 
 

 
 

https://zenodo.org/10.5281/zenodo.18063950
mailto:nuran.doner@bilecik.edu.tr
https://orcid.org/0000-0002-8739-7113


 
 

 
Kitap Değerlendirmesi: Tasavvufta İletişim; Anlam, Metot ve Uygulamalar Üzerine Nitel Bir Araştırma 

 

 

 
 
 
197 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Öne Çıkanlar   
 Tasavvuf, iletişim bilimi kavramlarıyla bütüncül bir şekilde analiz edilmektedir. 
 Mürşid–mürid ilişkisi, iletişimsel bir model olarak yorumlanmıştır. 
 Sözlü, sözsüz ve sembolik iletişimin tasavvufî tecrübelerdeki belirleyici rolü üzerinde durulmaktadır. 
 Makamlar, hâller, rabıta, dua ve rüya iletişim süreçleri bağlamında ele alınmaktadır. 
 Tasavvuf ilmi, modern iletişim teorileri kullanılarak disiplinler arası bir çerçevede incelenmektedir. 

Abstract 
Sufi studies have increasingly become a field that makes effective use of the conceptual frameworks of the social 
sciences. The work under review seeks to engage the classical heritage of Sufism in dialogue with concepts drawn 
from psychology, sociology, and communication studies, with particular emphasis on processes of inner human 
transformation. Mustafa Uzgur’s book, Communication in Sufism: A Qualitative Study on Meaning, Method, and 
Practices, is an original work adapted from his doctoral dissertation and stands out as a scholarly contribution that 
exemplifies this interdisciplinary tendency. Born in Istanbul in 1993, Mustafa Uzgur’s academic trajectory reflects a 
strong orientation toward interdisciplinary research. After graduating from the Faculty of Theology at Marmara 
University, he completed his master’s degree at the same institution and earned his doctoral degree in the field of 
Sufism from Ankara University in 2024. The study brings together the author’s expertise in Sufi history, 
communication theories, and contemporary religious experience within a unified analytical framework. In doing so, 
it offers a renewed perspective on Sufi studies through the lens of modern communication theories and contributes 
an interdisciplinary dimension to the field. The book constitutes a valuable resource not only for specialists but also 
for readers interested in examining Sufism through the psychological and social dimensions of communication. 

Keywords: Sufism, Communication, Murshid–Murīd Relationship, Nonverbal Communication. 

Highlights 
 A holistic analysis of Sufism through key concepts of communication studies. 
 The murshid–murīd (mentor–disciple) relationship interpreted as a communicative model. 
 Examination of the decisive role of verbal, nonverbal, and symbolic communication in Sufi experiences. 
 Maqāms, states, rabita, prayer, and dreams analyzed within the context of communication processes. 
 An interdisciplinary interpretation of Sufism using modern communication theories. 

 
 

Eser Adı: Tasavvufta İletişim: Anlam, Metot ve Uygulamalar 
Üzerine Nitel Bir Araştırma 
Yazar: Dr. Mustafa UZGUR 

Basım Yeri: İstanbul  
Yayım Yılı: 2025 

Yayınevi: Ravza Yayınları 
Baskı Sayısı: Birinci Baskı 

ISBN Numarası: 9786255804082 
Sayfa Sayısı: 479 

 



 
 
 

 Nuran DÖNER 
 

 

 
 
 
198 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

1. Giriş  
Ravza Yayınları tarafından 480 sayfa olarak yayımlanan çalışma, tasavvufu yalnızca manevî bir 
miras olarak değil; aynı zamanda sistematik bir iletişim modeli, bir anlam inşa alanı ve bir insan 
eğitim metodolojisi olarak ele alır. Kitabın temel dayanağı, tasavvufun kendi içinde tutarlı, çok 
katmanlı ve hem sözlü hem sözsüz hem de duyusal kanalları içeren bir iletişim sistemi 
barındırdığıdır. Müellife göre bu iletişim modeli, mürşid–mürid ilişkisinden ritüellere, sembolik 
yapılardan duyu merkezli algı biçimlerine, metin geleneğinden ruhsal tecrübenin aktarım 
yöntemlerine kadar genişleyen bir bütünlüğe sahiptir. Çalışmanın en dikkat çekici yönü, 
tasavvufu salt metafizik veya ahlaki bir alan olarak ele almak yerine, iletişim odaklı bir perspektifle 
çözümlemesidir. Bu yöntem hem klasik literatürle hem modern iletişim teorileriyle birlikte 
düşünülerek inşa edilmiştir. Uzgur’un iletişim bilimindeki temel kavramları tasavvufun 
kavramsal dünyasında yeniden konumlandırması, alanın literatürüne önemli bir yenilik 
katmaktadır.1 

Eser, birbirini tamamlayan üç ana bölüm hâlinde kurgulanmıştır. İlk bölümde iletişimin temel 
kavramları, işleyiş süreçleri ve tasavvuf düşüncesiyle kesişen yönleri ele alınarak çalışmanın 
teorik zemini oluşturulur. İkinci bölümde tasavvufî geleneğin kendi içinde geliştirdiği sözlü, 
sözsüz, yazılı ve duyulara dayalı iletişim pratikleri ayrıntılı biçimde incelenerek tarikat 
yapılarında ortaya çıkan etkileşim biçimlerinin nasıl şekillendiği tartışılır. Üçüncü bölüm ise 
tasavvufun ruhsal eğitim yöntemlerini iletişim nazarıyla yorumlayarak makamlar, hâller, 
rabıta, rüya ve dua gibi manevî tecrübe alanlarının anlam aktarımındaki rolünü açıklığa 
kavuşturur; ayrıca ferâset, keşf, ilham ve farklı algı türlerine dair başlıklarla iletişimin 
görünmeyen boyutlarının nasıl değerlendirildiğini ortaya koyar. Böylece eser hem kavramsal 
hem pratik hem de derinlik boyutu olan yapısıyla bir inceleme alanı sunmaktadır. 

2. Tartışma 
Kitabın birinci bölümü, iletişim bilimlerinin kavramsal çerçevesini ayrıntılı biçimde ele alarak 
tasavvufî düşünceyle kurulan teorik ilişkiyi sağlam bir zemine oturtur. Uzgur, “iletişim” 
kavramını yalnızca gönderici, mesaj ve alıcı gibi teknik unsurlardan ibaret bir aktarım süreci 
olarak görmez; aksine, iletişimin anlam üretme, yorumlama, dönüştürme ve bireyler arası 
etkileşim ağlarını yapılandırma kapasitesine dikkat çeker. Bu bölümde modern iletişim 
modelleri ile tasavvuf geleneğinin iletişim anlayışı arasındaki paralellikler incelenirken, 
iletişimin insanın içsel dünyası, toplumsal aidiyetleri ve manevi yönelişleri üzerinde nasıl 
belirleyici rol oynadığı tartışılır. Böylece okur, iletişim kavramının hem bilimsel hem de 
tasavvufî perspektiften ne kadar geniş ve işlevsel bir alana sahip olduğunu görme imkânı bulur. 

Uzgur, iletişim sürecini tek tek ele alarak tasavvufî terbiye ve irşad mekanizmasındaki 
karşılıklarını ortaya koyar. Gönderici ile mürşid, mesaj ile irşad sözleri, kanal ile sohbet 
ortamları, gürültü ile nefsanî perdeler arasında kurulan analojiler, tasavvufun aslında son 
derece gelişmiş bir iletişim sistemi barındırdığını gösterir. Ayrıca iletişimde geri bildirim, 
                                                                                 
1  Mustafa Uzgur, Tasavvufta İletişim, Anlam, Metod ve Uygulamalar Üzerine Nitel Bir Araştırma (İstanbul: Ravza Yayınları, 2025), 12. 



 
 

 
Kitap Değerlendirmesi: Tasavvufta İletişim; Anlam, Metot ve Uygulamalar Üzerine Nitel Bir Araştırma 

 

 

 
 
 
199 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

bağlam, şifreleme ve çözümleme gibi unsurların tasavvuftaki teslimiyet, sohbet adabı, mânevî 
atmosfer, sembolik anlatım ve hal aktarımıyla nasıl örtüştüğü örneklerle açıklanır. Bu kapsamlı 
karşılaştırma, tasavvufî iletişimin yüzeysel bir manevî çağrışım değil, iyi işleyen, çok yönlü ve 
sistematik bir yapı olduğunu ortaya koyar. 

Bölümün sonunda, iletişimin türleri ve formları üzerinden tasavvufa özgü iletişim dinamikleri 
ayrıntılandırılır. İçsel iletişimden toplumsal iletişime, sözlü ve sözsüz etkileşimden ilahî iletişim 
tasavvuruna kadar geniş bir yelpazede değerlendirmeler yapılır. Müellif, tasavvufî iletişimin 
sadece bireysel dönüşümü değil, sosyal dayanışmayı, topluluk bilincini ve manevî rehberlik 
süreçlerini de şekillendirdiğini göstererek kitabını temellendirir. Bu açıdan Tasavvuf hem 
görünür hem de görünmeyen boyutlarıyla, insanın anlam dünyasını dönüştüren bütüncül bir iletişim 
sistemidir. 

İkinci bölümde tasavvufun kendi içindeki iletişim modelleri incelenir. Mürşid–mürid iletişimi, 
sohbet, rabıta, halvete dayalı iç iletişim, zikir meclisleri gibi kolektif faaliyetlerde oluşan sözsüz 
iletişim biçimleri ele alınır. Yazar burada tasavvufun kurumsal yapıları içinde ortaya çıkan 
iletişim örüntülerini hem tarihsel hem teorik açıdan analiz eder. 

Bölümün alana getirdiği önemli katkılardan bir diğeri tasavvufun sözlü ve sözsüz iletişim 
biçimlerini klasik iletişim teorileri ışığında yeniden yorumlamasıdır. Jest ve mimik gibi 
bedensel ifadelerin derviş–mürşid ilişkisindeki belirleyici rolü, hizmet anlayışının “fiil dili” 
olarak görülmesi, mesafe ve yönelişin tasavvufî mekân kurgusundaki sembolik anlamları, 
sükûtun ise aktif ve bilinçli bir iletişim stratejisi olarak değerlendirilmesi, bölümün dikkat 
çeken tartışmaları arasındadır. Yazar, sözsüz iletişimin tasavvuftaki ağırlığının modern iletişim 
modelleriyle kıyaslandığında çok daha yüksek olduğunu, çünkü tasavvufî terbiyede davranış, 
edep, hâl ve temsilin en az söz kadar belirleyici bir unsur olduğunu vurgular. Burada ilk dönem 
tasavvuf büyüklerinden Zünnûn el-Mısrî’nin bu noktayı “sözü değil de davranışı sana konuşanla 
birlikte ol” düsturu çok özlü bir şekilde ortaya koymaktadır.2 

Bunun yanında bölüm, yazılı iletişim geleneğini de tarihsel bağlamıyla birlikte ele alarak 
tasavvufî iletişimin sadece yüz yüze ilişkilere dayanmadığını, aynı zamanda zengin bir metinsel 
hafıza oluşturduğunu gösterir. Tasavvufî mektubât geleneği,3 menkıbe literatürü, şiir ve 
edebiyatın iletişimsel rolü,4 semboller üzerinden aktarılan metaforik anlamlar bu çerçevede 
değerlendirilir. Özellikle renkler, kıyafetler, sayı sembolizmi, tabiat unsurları ve tekke motifleri 
gibi sembolik göstergelerin, mürşid tarafından müride aktarılan açık veya örtük mesajları nasıl 
taşıdığı sistemli biçimde ortaya konur. Böylece ikinci bölüm, tasavvufun hem sözlü hem sözsüz 
hem de yazılı kanallara dayanan çok katmanlı bir iletişim dünyası olduğunu kapsamlı biçimde 
göstermekte ve tasavvufî eğitim yapısının iletişim temelli doğasını güçlü bir biçimde 

                                                                                 
2  Nuran Döner -Topçu, Yalçın, “Mahmud Kefevî’nin Ketâibu A’lâmi’l-Ahyâr’ında Tasavvuf-Fıkıh İlişkisi. Bozok Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi 15/15 Haziran, 2019, s.151. 
3  Uzgur, Tasavvufta İletişim, 239.  
4  Uzgur, Tasavvufta İletişim, 231. 



 
 
 

 Nuran DÖNER 
 

 

 
 
 
200 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

temellendirmektedir. Kitabın son bölümü olan üçüncü bölümü, tasavvufun ruhsal iletişim 
metotlarını sistematik bir çerçevede ele alır. Bu bölümde tasavvufî uygulamaların yalnızca 
bireysel bir arınma süreci olmadığı; aynı zamanda mürşid–mürid, birey–çevre ve kul–Allah (cc) 
arasındaki çok yönlü iletişim ağlarını besleyen dinamik bir bütünlük oluşturduğunu vurgular. 
Makamlar ve haller gibi klasik tasavvuf kavramları, iletişimin dönüşüm potansiyeli üzerinden 
yeniden yorumlanmakta; kulun kendisiyle, mürşidiyle ve ilahî kudretle kurduğu çok katmanlı 
bağ anlatılmaktadır. Böylece tasavvuf, içsel değişimi sağlayan bir irfan geleneği olmanın ötesine 
geçerek, iletişimsel bir süreç ve etkileşim biçimi olarak konumlandırılır. 

Bu bölümün dikkat çekici yönlerinden biri, tasavvufî iletişimin görünmeyen boyutlarını 
kavramsallaştırma çabasıdır. Râbıta,5 silsile, dua ve rüya gibi klasik öğretiler, modern iletişim 
kuramlarının “algı”, “aktarım”, “transmisyon” ve “yansıma” gibi kavramlar ile ilişkilendirilerek 
açıklanır. Râbıta, mürşid ile mürid arasında zaman ve mekânı aşan sembolik bir bağ olarak ele 
alınırken; silsile, tasavvuf tarihinde bilgi ve hikmetin güvenli bir aktarım kanalı olarak okunur. 
Dua, kulun içsel duygu, niyet ve beklentilerini ilahî merkeze yönelttiği bir iletişim biçimi olarak 
değerlendirilirken; rüya, tasavvuf tarihinde hem ilhamın hem de uyarıların iletilmesine imkân 
tanıyan sembolik bir dil olarak yorumlanır. Makamlar ve hallerin ruhsal iletişimdeki rolü ise, 
bireyin iç dünyasında yaşadığı dönüşümün çok aşamalı ve geri-bildirimli bir seyir izlediğini 
göstermektedir. Böylece manevi yükseliş, doğrusal değil, kesintili fakat derinleşen bir iletişim 
süreci olarak resmedilir. 

Bölümün özgün katkılarından biri de “Ferâset, Keşf ve İlham” başlığı altında toplanan tasavvufî 
algı biçimlerinin, modern parapsikoloji literatüründe kullanılan bazı kavramlarla akademik 
biçimde paralellendirilmesidir. Uzgur, telepati (önsezi), presentiment (önbiliş), psikometri, telestezi, 
clairvoyance (durugörü), vision (ru’yet), audition (semâ) ve prevision (öngörü) gibi kavramları, 
tasavvuf tarihindeki ferâset, keşif ve ilham tecrübelerinin açıklanmasında yardımcı teorik 
çerçeveler olarak değerlendirir. Bu kavramlar eserde tasavvufî birer “keşf hâli” olarak değil, 
iletişim teorisi bağlamında algısal genişleme modelleri şeklinde yer bulur. Müellife göre 
tasavvuf, insanın duyusal sınırlarını aşan bir farkındalık geliştirerek, görünen ile görünmeyen 
arasında bir iletişim köprüsü kurar. Özellikle durugörü ve ru’yet, sembolik mesajların idrak 
edildiği yüksek algı düzeyleri olarak; semâ ise hem işitsel hem de içsel titreşimlerin fark edildiği 
bilişsel bir derinlik olarak açıklanır. Bu yaklaşım, tasavvufî tecrübelerin irrasyonel görünen 
yönlerini sistematik bir iletişim alanı olarak yeniden anlamlandırması bakımından bölümün en 
özgün çerçevesini oluşturur. 

Bölümün son kısımlarından birisi olan ve tasavvufta iletişim basamaklarını niteleyen Merâtib-i 
Vücûd bahsi, tasavvufun ontolojik hiyerarşisini iletişim bağlamında yorumlayarak eserin 
bütünlüğünü tamamlar. Lâ-taayyün’den İnsan-ı Kâmil mertebesine uzanan varlık aşamaları, 
insanın ilahî hakikati anlamaya yönelik ilerleyişinin aynı zamanda bir “iletişimsel açılım” 
olduğunu gösterir. Her mertebe, anlamın biraz daha berraklaştığı; ilahî mesajın zâhirden bâtına 
                                                                                 
5  Uzgur, Tasavvufta İletişim, 309. 



 
 

 
Kitap Değerlendirmesi: Tasavvufta İletişim; Anlam, Metot ve Uygulamalar Üzerine Nitel Bir Araştırma 

 

 

 
 
 
201 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

doğru giderek daha derinlikli biçimde algılandığı bir aşamayı temsil eder. Üçüncü bölüm hem 
tasavvufun derin metafizik birikimini hem de iletişim biliminin analitik kavramlarını bir araya 
getiren özgün bir sentez niteliği taşımaktadır.  

3. Sonuç ve Öneriler 
Uzgur, kitabın tümünde savunduğu tezleri bir araya getirerek tasavvufu kendisini anlamaya, 
anlamı aktarmaya ve anlam inşa etmeye dayalı bütüncül bir iletişim alanı olarak tanımlar. Böylece 
tasavvufun yalnızca metafizik bir disiplin olmadığı; insanı dönüştüren, ilişki biçimlerini yeniden 
kuran sistematik bir iletişim modeli olduğu sonucuna ulaşır. 

Kitap, nitel araştırma yöntemine dayanmakta olup hem literatür taraması hem belge analizi 
hem de saha gözlemleriyle desteklenmiştir. Uzgur’un iletişim biliminin kuramsal çerçevesiyle 
tasavvufun kavram dünyasını birlikte okuması, iki alan arasında disiplinlerarası bir köprü 
kurmaktadır. Bu anlamda çalışma yalnızca tasavvuf araştırmaları için değil; iletişim sosyolojisi, 
din psikolojisi, din eğitimi ve kültürel çalışmalar gibi alanlarda da kullanılabilecek zengin bir 
referans niteliği taşır. Akademik yöntemin titiz uygulanması, kavramların tutarlı biçimde 
tanımlanması ve literatürün kapsamlı şekilde değerlendirilmesi eseri bilimsel açıdan daha 
güvenilir kılmaktadır. 

“Tasavvufta İletişim” yalnızca bir kavram açıklaması ya da tarihî bir inceleme değildir; tasavvufu 
yaşayan bir gelenek olarak anlamaya çalışan bütüncül bir yaklaşım sunar. Eser, iletişim 
bilimlerinin kavramsal zenginliğini tasavvufun manevi tecrübe dünyasına taşımakta ve alanda 
uzun süredir ihtiyaç duyulan yeni bir perspektif geliştirmektedir. 

Bu yönüyle kitap, tasavvuf araştırmalarında yeni bir metodolojik açılım sunmakta, tasavvufun 
eğitim yönünü iletişim kuramlarıyla temellendirmekte, duyular üzerinden tasavvufî algıyı 
açıklayan özgün bir model önermekte ve modern okuyucu için tasavvufu soyut bir alan 
olmaktan çıkarıp anlaşılabilir bir sistem hâline getirmektedir. 

Eserin kapak tasarımı, kitabın temel iddiasını görsel bir dile dönüştürmesi bakımından dikkat 
çekicidir. Kapakta yer alan iki yarım küre biçimindeki görsel düzenleme; bir tarafta daha soyut 
ve organik çizgilerle temsil edilen bâtınî, sezgisel ve manevi boyutu, diğer tarafta ise iletişim 
teorilerinin kavramsal çerçevesine atıf yapan ikonografik sembollerle aklî, sistematik ve 
dünyevî boyutu simgelemektedir. Bu ikili yapı, tasavvufun içsel derinliği ile modern iletişim 
bilimlerinin analitik yaklaşımı arasında kurulan köprüyü estetik bir dille yansıtır. 

Sonuç olarak Mustafa Uzgur’un bu çalışması hem akademik dünyada hem tasavvuf ilgilileri 
arasında uzun süre referans gösterilebilecek, alanın temel kitapları arasında yer almaya aday 
bir eserdir. Disiplinler arası yaklaşımı ve özgün yorumlarıyla tasavvuf iletişimi üzerine yapılan 
çalışmalara yeni bir boyut kazandırmaktadır. 

 
 
 



 
 
 

 Nuran DÖNER 
 

 

 
 
 
202 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Kaynakça / References 
Döner, Nuran - Topçu, Yalçın. “Mahmud Kefevî’nin Ketâibu A’lâmi’l-Ahyâr’ında Tasavvuf-Fıkıh İlişkisi”. 

Bozok Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 15/15 (Haziran 2019), 135-156. 

Uzgur, Mustafa. Tasavvufta İletişim, Anlam, Metod ve Uygulamalar Üzerine Nitel Bir Araştırma. İstanbul: Ravza 
Yayınları, 2025. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 
Kitap Değerlendirmesi: Tasavvufta İletişim; Anlam, Metot ve Uygulamalar Üzerine Nitel Bir Araştırma 

 

 

 
 
 
203 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Orjinallik Beyanı / Declaration of Authenticity  
Bu makale, İntihal.net yazılımınca taranmıştır. İntihal tespit edilmemiştir.  

This article has been scanned by İntihal.net software. No plagiarism has been detected. 

Akademik Etik Beyanı / Academic Ethics Statement 
“Kitap Değerlendirmesi: Tasavvufta İletişim; Anlam, Metot ve Uygulamalar Üzerine Nitel Bir Araştırma” 
başlıklı makale bilimsel araştırma tekniklerine ve akademik etik ilkelerine uyularak hazırlanmış, veriler 
üzerinde herhangi bir tahrifat veya çarpıtma yapılmamış, başka bir araştırmadan kısmen veya tamamen 
intihal edilmemiş, yayınlanması amacıyla başka bir yayın organına gönderilmemiştir. Bazı ifadelerin 
düzenlenmesi, tercümesi ve öne çıkanlar kısmının düzenlenmesinde Chatgpt 5.1'den yararlanılmıştır.  

The article entitled “Book Review: Communication in Sufism: A Qualitative Study on Meaning, Method, 
and Practices” has been prepared in accordance with scientific research methods and academic ethical 
principles. No falsification or distortion of the data has occurred, no part has been plagiarized in whole 
or in part from any other study, and it has not been submitted to any other publication venue for the 
purpose of publication. ChatGPT 5.1 was utilized in the editing of certain expressions, translation, and 
the preparation of the highlights section. 

Etik Kurul Beyanı / Ethics Committee Declaration 
Araştırma doküman incelemesine dayalı olduğundan etik kurul onayı gerekmemektedir. / Since the 
research is based on document review, ethical committee approval is not required. 

Çatışma Beyanı / Conflict Statement 
“Kitap Değerlendirmesi: Tasavvufta İletişim; Anlam, Metot ve Uygulamalar Üzerine Nitel Bir Araştırma” 
başlıklı makaleyle ilgili olarak diğer kişi veya kurumlarla herhangi bir çıkar çatışması söz konusu değildir.  

There is no conflict of interest with any other person or institution about the article titled “Book Review: 
Communication in Sufism: A Qualitative Study on Meaning, Method, and Practices.” 

Yazarlık Katkısı / Authorship Contribution 
Çalışma tek yazarlı olarak yürütülmüştür.  
The study was conducted by a single author. 

 

 

 



 
3023-5820 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi 
Altı Aylık Hakemli Makale, Araştırma ve İnceleme Dergisi  

Vol./Cilt: 3, Issue/Sayı: 2,  ss. 204-213, December/Aralık 2025. 
 

Citation Information/Kaynakça Bilgisi 
Çelik, Ercan. “Kitap Değerlendirmesi: Türkler’de Din ve Devlet Yönetimi”. Sultan İlahiyat 
Araştırmaları Dergisi (SİAD) 3/2 (Aralık 2025), 204-213.  
https://zenodo.org/10.5281/zenodo.18100249  

                                                                                                                                                   CC BY-NC 4.0  

Kitap Değerlendirmesi: Türkler’de Din ve Devlet Yönetimi 

Book Review: Religion and Statecraft in the Turks 
 

Öz  
Bu makale Christoph Wilhelm Lüdeke’nin Türklerde Din ve Devlet 
Yönetimi (İzmir, İstanbul 1759-1768) adlı kitabını değerlendirmektedir. 
Kitap temelde Protestan papaz Christoph Wilhelm Lüdeke’nin İzmir 
Protestan Kilisesi’de görev yaptığı 1759-1768 yılları arasında Türkler, 
Müslümanlar ve Osmanlı Devleti üzerine izlenimlerine dayanmaktadır. 
Gözlemlere dayanan bir kitap olmasından dolayı dil ve üslubu akıcıdır. 
Din ve Devlet ilişkileri din sosyolojisinde önemli bir başlıktır. Öyle ki 
sezaro-papizm, laiklik, din ve siyaset ilişkileri bu başlık altında ele 
alınabilir. Devletler meşruiyet zeminleri açısında din ile ilişkilerine her 
daim ihtimam gösterirler. Bu makalede ele aldığımız kitap, başlığı ile bu 
konuları çağrıştırmaktadır. Dönemsel koşullar altında bir toplumun 
dindarlık ve dinsellik düzeyleri din sosyolojisi açısından ele alınabilir. 
Kitap bu yönüyle 18. yüzyıl Osmanlı toplumunun dindarlık ve dinselliği 
hakkında ilk elden bilgiler vermektedir. Osmanlı topraklarında yaşayan 
gayri Müslimler, Müslümanlar ve İslam’a dair bilgiler içermesi açısından 
önem taşımaktadır. Kitap, başlığının aksine Türklerden ziyade gayri 
Müslimlerden bahsetmektedir. Türklerin yanında Müslümanlara, İslam 
dini ve Hz. Muhammed’e ve Osmanlı yönetimine yönelik ağır eleştiriler 
barındırmaktadır. Bunun yanında Protestanlık mezhebi dışında diğer 
Hristiyan mezhebi mensupları, Rum halkı ve Papa hakkında da ağır 
eleştirilerde bulunmaktadır. Ayrıca Avrupalı ve Hristiyan olan yazarın 
yine Avrupa’nın ahlaki yapısı hakkında düşmüş olduğu kayıtlar da ilk 
elden kayıtlar olması hasebiyle önem arz etmektedir. 18. yüzyılda 
ibadetlerde kullanılan din dilinin arkaik olmasını belirtmesi 
günümüzdeki tartışmalara benzerliği ile dikkat çekmektedir. Bu 
tartışmaya benzer şekilde Müslümanlar arasında 18. yüzyılda dini-resmi 
nikâh ayırımına dair bilgiler vermesi de Osmanlı dini yaşamı hakkında 
bilgiler sunmaktadır. Bunlar 18. Yüzyıl Osmanlı toplumunun dinsel 
yaşamına dair bilgiler aktarması yönüyle kitabı değerli kılmaktadır. 
Makale içerik analizi yöntemi ile kaleme alınmıştır. Makalenin amacı 
Türk 

 

 
 

 

Kitap Değerlendirmesi / Book Review 

 

Geliş Tarihi / Arrival Date 

30.11.2025 
 

Kabul Tarihi / Accepted Date 

30.12.2025 
 

Son Revizyon Tarihi / Last Revision Date 

30.12.2025 
 

Yayın Tarihi / Publication Date 

31.12.2025 

 

 

 

 

Dr. Öğretim Üyesi Ercan ÇELİK 

Çankırı Karatekin Üniversitesi İslami İlimler Fakültesi, 

Felsefe ve Din Bilimleri Bölümü, Din Sosyolojisi 

Anabilim Dalı.  

Çankırı, TÜRKİYE.   

     
 

 

 

 

 
 

 
 

https://zenodo.org/10.5281/zenodo.18100249
https://aperta.ulakbim.gov.tr/record/286629
mailto:ercancelik@karatekin.edu.tr
https://orcid.org/0000-0002-1713-2777


 
 

 
Türklerde Din ve Devlet Yönetimi (İzmir, İstanbul 1759-1768) 

 

 

 
 
 
205 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Türklerde Din ve Devlet Yönetimi adlı kitabın 18. yüzyıl Osmanlı toplumunun dinselliği hakkında verdiği 
bilgileri hedef kitleye tanıtmaktır.  

Anahtar Kelimeler: Din Sosyolojisi, Devlet, Türk, Müslüman, Osmanlı Devleti. 

Öne Çıkanlar   
 Çalışma, Christoph Wilhelm Lüdeke’nin “Türklerde Din ve Devlet Yönetimi” adlı kitabının 

değerlendirmesini yapmaktadır.  
 Christoph Wilhelm Lüdeke’nin Türkler, Müslümanlar ve Osmanlı Devletindeki gözlemlerine 

odaklanmaktadır.  
 Christoph Wilhelm Lüdeke, Müslümanlar ve Türkler hakkında ağır eleştirilerde bulunmaktadır. 
 Kitap, 18. Yüzyıl Osmanlı toplumundaki dini hayat hakkında bilgi vermesi açısından önemlidir. 
 Christoph Wilhelm Lüdeke, Türkler ve Müslümanlar hakkında oldukça yanlış ve yanlı bilgiler 

vermektedir. 

Abstract 
This article analyses Christoph Wilhelm Lüdeke’s book Religion and Statecraft in the Turks (Izmir, Istanbul 1759-
1768). The book is fundamentally based on the Protestant pastor Christoph Wilhelm Lüdeke’s impressions of Turks, 
Muslims and the Ottoman Empire during the years 1759-1768, when he served in the Protestant Church of Izmir. As it 
is a book based on observations, its language and style are fluent. The relationship between religion and state is a 
significant topic in the sociology of religion, and indeed, the study of caesaro-papism, secularism, religion and politics 
can be encompassed within this broad framework. States invariably accord great significance to their relations with 
religion in terms of legitimacy grounds. The book under discussion in this article evokes these issues with its title. 
The levels of religiosity and religiosity of a society under periodical conditions can be analysed in terms of the 
sociology of religion. In this respect, the book provides first-hand information about the religiosity and religiosity of 
18th-century Ottoman society, which is important in terms of its coverage of non-Muslims, Muslims and Islam living 
in the Ottoman lands. Contrary to its title, the book focuses on non-Muslims rather than Turks. The text's content is 
notable for its extensive criticism of Islam and Muslims, as well as the Ottoman administration and the Prophet 
Muhammad. Additionally, it contains disparaging remarks about various Christian sects, the Greek population, and 
the papacy. The author’s European and Christian background is a significant factor in the credibility of the records, 
which are noteworthy for the primary sources. The fact that the language of religion used in worship was archaic in 
the 18th century is highlighted, drawing parallels with contemporary debates. The discussion on the distinction 
between religious and civil marriages among Muslims in the 18th century also provides insight into Ottoman 
religious life, contributing to the book’s value as a source on the religious life of 18th-century Ottoman society. 

Keywords: Sociology of Religion, State, Turkish, Muslim, Ottoman State. 

Highlights 
  The study evaluates Christoph Wilhelm Lüdeke's book “Religion and State Administration Among the Turks.” 
  It focuses on Christoph Wilhelm Lüdeke's observations of the Turks, Muslims, and the Ottoman Empire. 
  Christoph Wilhelm Lüdeke makes harsh criticisms of Muslims and Turks. 
  The book is important in terms of providing information about religious life in 18th-century Ottoman society. 
  Christoph Wilhelm Lüdeke provides quite inaccurate and biased information about Turks and Muslims. 

 



 
 
 

 Ercan ÇELİK 
 

 

 
 
 
206 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

 
Eser Adı: Türklerde Din ve Devlet Yönetimi (İzmir, İstanbul 1759-1768) 

Yazar: Christoph Wilhelm Lüdeke   
Basım Yeri: İstanbul 

Yayım Yılı: 2013 
Yayınevi: Kitap Yayınevi 
Baskı Sayısı: Birinci Baskı 

ISBN Numarası: 978-605-106-122-2 
Sayfa Sayısı: 231 

 
1. Giriş  
Kitabın başlığında bulunan Din ve Devlet kavramları din sosyolojisi alanında iki esaslı konudur. 
Kurumlar sosyolojisi bağlamında din ve devlet iki temel sosyal kurum olarak birbirleri ile 
etkileşimleri çerçevesinde her daim göz önünde bulundurulur. Tüm devlet tiplerinde dinin en 
etkin ve en güçlü birleştirici etken olması dikkatlerden kaçmamaktadır (Wach, 1995, 356). 
Tarihsel açıdan baktığımızda din ve devlet arasındaki ilişki bizleri Bizans devlet geleneğine 
kadar giden Sezaro-Papizm kavramına götürür (Subaşı, 2014, 292). Din sosyolojisinde din, 
siyaset ve devlet arasında mevcut olan ilişki her zaman dikkatleri üzerine çekmiştir.  

Kitap, Protestan papaz Christoph Wilhelm Lüdeke’nin İzmir Protestan Kilisesi’ni kurmak için 
görevlendirildiği 1759-1768 yıllarında Anadolu’daki izlenimlerine dayanmaktadır. Kitabın 
orijinal ismi Glaubwürdige Nachrichten Von Dem Türkischen Reiche olup Almanca aslından 
Türkis Noyan çevirmiştir. Kitabın dili oldukça anlaşılır bir üsluba sahiptir. 231 sayfadan oluşan 
kitap Ön Söz, sekiz bölüm ve dizinden oluşmaktadır. Kitap, Lüdeke isimli Protestan papazın esas 
itibariyle görev yaptığı İzmir’deki gözlemlerine dayanmakla birlikte o dönem Osmanlı 
devletinin toplumsal ve dini yaşamına ait gözlemler ve nakillerinden oluşmaktadır. Haddi 
zatında din sosyolojisi ile tarih ilmi arasında oldukça sıkı bir ilişkiden söz edilebilir. Bu yüzden 
din sosyolojisi çalışmalarında bir toplumun tarihi kesiti ilmi mercek altına alınabilir. Dönemsel 
koşullar altında o toplumun dindarlık ve dinsellik algıları, diğer kurumların din ile ilişkileri 
tarih ilminin verileri ile değerlendirilebilir.  

Kitap ismi ile Türklerde din ve devlet yönetimine dair bilgiler vereceği intibaını uyandırsa da ilk 
115 sayfası Türkiye’de yaşayan Hıristiyanlar hakkında malumat vermektedir. Türklere ayırdığı 
bölüm ise yaklaşık doksan beş sayfadan ibarettir. Bu açıdan bakılınca kitabının ancak üçte birlik 
kısmı Türklere ayrılmıştır. Bu bölümde de Türklerde din ve devlet ilişkilerinden ziyade 
Türklerdeki toplumsal yaşam üzerine gözlemlerini aktarmaktadır. Geriye kalan 37 sayfada da 
Türkiye’den ayrılmadan önce Avrupa ile yazışmalar ve halefi olacak yerine gelen papaza devir 
teslim töreni ile ülkesine dönüş seyahatine ayrılmıştır. 1759-1768 yıllarına ait Türkiye’de 
yaşayan gayri Müslimlere ve yanlı da olsa Müslümanlara ve İslam’a dair bilgiler içermesi o 



 
 

 
Türklerde Din ve Devlet Yönetimi (İzmir, İstanbul 1759-1768) 

 

 

 
 
 
207 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

dönemin toplumsal ve dini hayatı hakkında ilk elden bilgiler vermesi açısından önem 
taşımaktadır.  

Birinci bölümde İzmir Protestan Kilisesi kurucu papazlığına atanmasının gerekçesini 
açıkladıktan sonra ikinci bölümde 18. yüzyıldaki İzmir kenti hakkında önemli panoramik 
bilgiler vermektedir. Üçüncü bölümde İstanbul’a yapmış olduğu seyahati ve bu seyahat 
esnasında Babıâli gözlemlerini aktarmaktadır. Bu bölümde İstanbul şehri ve Topkapı Sarayı’nın 
işleyişi hakkında detaylı bilgiler ile karşılaşmaktayız. İkinci ve Üçüncü bölüm 18. yüzyılın ikinci 
yarısında İzmir ve İstanbul’un sosyal ve dini hayatı hakkında önemli gözlemler içermektedir.  

Kitapta Protestan mezhebi dışında kalan Hristiyan müntesipler için ağır eleştirilere yer 
verilmektedir. Özellikler Rumlar için kibirli, bencil, hasis gibi ifadeler kullanılmakta ve “basit 
halk” tanımlaması yapılmaktadır. Yazar Rumlar arasında batıl davranışların çok fazla olduğunu 
söylemektedir (s.98). Buna mukabil Ermeni halkından ise sitayişle bahsetmektedir. Giyim kuşam 
açısından Türklere oldukça benzediklerinden, sadık insan olduklarından ve ahlaki 
üstünlüklerinden övgüyle söz etmektedir. Katoliklere ayırdığı bölüm bir buçuk sayfadır. Bu 
bölümde Papa’ya yönelik eleştirilerden ise hiç çekinmemiştir. Bu ifadeler yazarın Protestan 
kimliği ile diğer dini gruplara karşı menfi saikle hareket ettiğini ve yanlı davrandığını 
göstermektedir. Yazar, Hıristiyanların dini ritüellerini arkaik bir dille yapmalarını doğru 
bulmamakta, halkın anlaşılan/yaşayan bir dil ile ibadet etmesinin daha doğru olduğunu 
düşünmektedir. Çünkü halk arkaik olan bu ibadet dilinden bir şey anlamamaktadır. Din 
adamları halkın anlayabilmesi için aynı ritüelleri güncel dilde tekrar etmekte bu ise ritüellerin 
süresini uzatmaktadır. Bu gözlem ile 18. yüzyılda Hıristiyanlar arasında dini ritüellerin gündelik 
dil ile yapılmasına dair tartışmanın varlığından haberdar olmaktayız. Günümüzde eleştiri 
konusu olan din dilinin aslında sadece günümüze özgü olmadığı, tarihsel olarak eski bir 
tartışma konusu olduğu anlaşılmaktadır.  

Kitapta zımni/örtük bir Türk eleştirisi ile karşı karşıya kalmaktayız. Yazar eserinde yeni kilise 
yapımına onay verilmediği, tamirata ihtiyaç duyan kiliseler için zorluk çıkarıldığı, gayri 
Müslimlerin dinlerini değiştirmeye zorlandıkları vb. söylemlerde bulunmaktadır. Yeni kilise 
yapımı ve tamirata ihtiyaç duyan kiliseler uluslararası mütekabiliyet çerçevesinde 
değerlendirilebilir. Bu iddialar ayrıca İslam Hukuku açısından da ele alınmalıdır. Ancak gayri 
Müslimlerin zorla din değiştirmeye zorlanmasının İslam hukukunda yeri yoktur. Dolayısıyla 
bunun tarihi hakikatlerle örtüştüğünü iddia etmek mümkün değildir.  

Yazar, Müslümanların din değiştirip Hristiyanlığa geçmelerinin oldukça az olduğunu ancak aksi 
durumun fazla olduğunu belirterek bu durumu şaşkınlıkla karşılar. Hristiyanlıktan 
Müslümanlığa geçenlerin sayıca fazla oluşunu, suçlu olup cezadan kaçmak için toplumun alt 
tabakasındaki insanların eylemi olarak gerekçelendirir. Oysaki tarihin her döneminde din 
değiştirme hareketleri görülmüştür. Yazarın şaşkınlıkla karşıladığı ihtida hareketleri 
günümüzde de 18. yüzyıldakine paralel şekilde devam etmektedir. Dolayısıyla Hristiyanlıktan 



 
 
 

 Ercan ÇELİK 
 

 

 
 
 
208 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Müslümanlığa geçenleri, suçtan kurtulmak isteyen insanlar olarak lanse etmesi yanlı bir tavır 
ve açıklama tarzı olarak ifade edilebilir. 

Yazar, Türkler kısmına başlamadan önce Hz. Muhammed hakkında kısaca bilgi vermektedir. 
Yazarın Hz. Muhammed, Kur’an-ı Kerim ve İslam dini hakkındaki yorumları mütercim 
tarafından bilinçli olarak çevrilmemiştir. Bu bölümde İslam dini yerine “Muhammed’in Dini” 
tanımlaması kullanılmaktadır. Bu kısımlar çevirmen tarafından not düşülerek kayıt altına 
alınmış ve çevirisi verilmemiştir ki böyle bir durum yazarın Hz. Muhammed, Kur’an-ı Kerim ve 
İslam Dini hakkında çok ağır eleştirileri olduğuna dair bir karinedir. Muhtemelen olumsuz ve 
Müslümanlar tarafından kabulü mümkün olmayan değerlendirmeler içerdiğinden gelecek 
tepkilerden çekinildiği için çevrisi verilmemiştir. 

2. İbadetler  
Yazarın İslam’daki tarikatların birbirleri ile savaşacak kadar kavgalı olduklarını ifade etmesi 
gerçeklerle örtüşmemektedir. Her dinde mezhepleşmeler, dini gruplaşmalar din sosyolojinin 
kabul ettiği bir realitedir. Dolayısıyla İslam dinini bu gerçeklikten müstağni görmek hatta bunu 
hakikatlere muhalif şekilde abartmak doğru değildir. Bu ihtilaflar Hıristiyan dünyasının 
kendileri arasındaki din savaşları kadar kanlı olmamıştır.  

Sünnetin Müslümanlar arasında önemli bir yeri vardır. Yazara göre İslam dininde Hz. 
Peygamberin uygulamaları olarak ifadesini bulan Sünnet, Yahudilikteki Mişna’ya tekabül 
etmektedir ve Sünnetin Müslümanlar arasında önemli bir yeri vardır. Peygamber uygulamaları 
olan Sünnet kavramından farklı olarak özel bir cerrahi uygulama olan erkek çocukların sünnet 
olmalarını yazar adeta İslam dinine giriş ritüeli olarak görmekte ve bu ritüel sürecinde yapılan 
geleneksel kutlamaların önemine işaret etmektedir. İslam’daki ibadetler hakkında kısa kısa 
bilgiler vermektedir. Cuma namazının Müslümanlar tarafından önemsendiğini belirtmekte 
bununla birlikte namaz hakkında anlattıkları ise önemli eksiklikler içermektedir. 
Müslümanların dini yasaları özellikle Levi hukukundan yani Yahudi dininden aldığını iddia 
etmesi oldukça ilginçtir. Oysaki bu benzerlik Hz. Peygamberin Yahudi dininden istifade etmesi 
değil, her iki dinin de semavî kökenli olmasından kaynaklanmaktadır. İnsanların dini yasakları 
hangi yol ve yöntemlerle aşmaya çalıştıklarını gözlemleri ile ortaya koymaktadır. Özellikle içki 
ve faiz konusundaki dini yasakları insanların nasıl ve hangi yöntemlerle aşmaya çalıştıklarını 
belirtmesi yazarın oldukça dikkatini çekmiş gözükmektedir.  

İslam Hukuku’na göre gayr-i Müslim birisinin Hac ibadetinin eda edildiği Kutsal beldelere 
girmesi mümkün olmadığı için Hac ibadeti hakkında yazarın bir gözlemi olmamakla birlikte 
yine de bu ibadet hakkında malumatlar nakletmektedir (s.128-133). “Siyah taş” diye tanımladığı 
Hacerü’l-Esved’i hiçbir bilgi ve delile dayanmadan “daha önceden put olduğunu sanıyorum” 
diye iddia etmesi, bir zandan ziyade kasıtlı bir yönlendirme olduğu hissini uyandırmaktadır. 
Hacı olanlar hakkında da ağır eleştiriler yapmaktan kaçınmamaktadır. Hacc öncesinde olumlu 
bir karakter arz ederken hacc dönüşü sonrası olumsuz davranışlar gösterdiklerini belirtmesi 
ancak önyargı ve art niyet ile açıklanabilir. Osmanlı döneminde hacc ibadetini tamamlayanlara 



 
 

 
Türklerde Din ve Devlet Yönetimi (İzmir, İstanbul 1759-1768) 

 

 

 
 
 
209 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

verilen belgeden bahsetmesi o dönem için güzel bir uygulama örneği olarak karşımıza 
çıkmaktadır.  

Yazar Müslümanlar arasında evlilik ve boşanma ilişkilerinden de bahsetmektedir. 
Toplumumuzda görülen devletin kıymış olduğu resmi nikâh dışında ayrıca imam nikahı veya 
dini nikah adıyla yapılan uygulamanın, 18. yüzyıl Müslüman toplumunda da görüldüğüne işaret 
etmektedir. Tamamen hukuki bir işlem olan nikâhı insanların dini referanslarla meşrulaştırma 
talep ve isteklerinin geçmişten beri devam ede geldiğini görmekteyiz. Böylece resmi-dini nikah 
hassasiyetinin jakoben Cumhuriyet dönemi uygulamalarından neşet etmediği, geçmiş dönemde 
de var olduğu anlaşılmaktadır. Özellikle Türklerin, kadınları insan türünün bir alt cinsi olarak 
gördükleri yargısı oldukça hadsiz bir vasıflandırma ve iyi niyet sınırlarını aşan bir ifadedir. 

Osmanlı Devleti’nde gündelik yaşamda toplumsal meşruiyeti en yüksek kurumların başında din 
gelmektedir. Öyle ki dini hiyerarşinin en başında olan ve devlet bürokrasisi içinde yer alan 
Şeyhü’l-İslam, Başvezir’den sonra en itibarlı kişi konumundadır. Kitabın odaklandığı 18. yüzyıl 
özelinde din ve devlet işlerinin ayırımından bahsetmek mümkün değildir. Çünkü sadece din 
işlerinde değil devlet yönetimine dair sorunlarda da Şeyhü’l-İslam’a danışılmaktadır. Şeyhü’l-
İslam’ın asli vazifesi din ve devlet işlerine danışmanlık yapmaktır. Din görevlileri sadece din 
işleri ile değil, halkın günlük sorunları ile de ilgilenmektedirler. Bu durum ise din adamlarının 
sosyal hayattaki etkinliğini göstermesi açısından önemlidir. Din adamları sadece başlarındaki 
sarık ile halktan ayrılmaktadırlar. Yazar’ın gerek din adamları gerek hacca giden insanlar ve 
gerekse dervişler hakkında –burada ifade etmekten kaçındığımız- ön yargılı ifadeleri hayli 
fazladır.  

Yazarın gözlemelerini aktarmasına rağmen hakikatle örtüşmeyen bazı bilgiler vermesi, konuyu 
bilmemesi veya cahillikle izah edilemez. Bunlara örnek olarak; Türklerin mezarlarında 
heykellerin bulunması, din adamlarının aynı zamanda çocukları sünnet yapması ve en ilginci 
Türk hükümdar soyunun Peygamber soyundan geldiğini iddia etmesi verilebilir. Vermiş olduğu 
bu örnekler gerçeklerle uyuşmamaktadır. Geniş yer ayırdığı Türk Hükümdarları bölümünde de 
onların yetişme tarzlarının yetersizliğinden, iktidara geçtikten sonra bir despota 
dönüştüklerinden bahsetmekle oldukça yanlı davranmaktadır. Buradan da anlaşılmaktadır ki, 
yazar sadece gözlemlerine dayanmamakta bunun yanında yanlış duyum ve nakiller de 
aktarmaktadır.  

Yazar Osmanlı Devleti’ndeki mahkemeler ve ordu hakkındaki görüşlerini de aktarmaktadır. 18. 
yüzyılda genel olarak mahkemelerde karşılaşılan bazı olumsuz durumlara rağmen, davaların 
çok kısa sürede sonuçlanmasını olumlu bir yön olarak aktarmaktadır. Türklerin eskiden savaş 
noktasında çok daha ileri olduklarını ancak 18. yüzyıldaki durumlarının geçmişe kıyasla 
kötüleştiğini, geçmiş kahramanlıklarının ise 18. yüzyıldaki durumu idrak etmeye engel 
olduğunu bu yüzden 18. yüzyılda ordunun askeri düzen ve disiplinden uzaklaştığını 
belirtmektedir.  



 
 
 

 Ercan ÇELİK 
 

 

 
 
 
210 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

3. Toplumsal ve Dini Yaşam 
Yazar, Osmanlı toplumunda mevcut olan tarikatları dönenler ve seslenenler olmak üzere iki ana 
gruba ayırmaktadır. Dönenler’den kastı Mevleviler, seslenenlerden kastı ise Nakşi gruplardır. 
Dönenler adı altında Mevlevi ayinine ait gözlemlerini oldukça detaylı bir şekilde aktarmakta, 
onların gayr-i Müslimlere karşı oldukça hoşgörülü olduklarını belirtmektedir. Seslenenler 
olarak tanımladığı ve Mevlevilerin dışında kalan diğer dini grupları ise ağır bir dille tasvir 
etmektedir. Hz. Peygamberin soyundan geldiklerini iddia ettiği dervişleri kötü huylu, kötü 
niyetli ve asi kişiler olarak lanse etmektedir ki bu cümleler tamamen önyargı ifade etmektedir. 
Mevleviler dışında kalan diğer tasavvufi grupları olumsuz bir dille yargılaması oldukça dikkat 
çekicidir. Ayrıca derviş diye tabir edilen kişilerin Hz. Peygamberin soyundan geldiğini iddia 
etmesinin hiçbir ilmi ve tarihi gerçekliği yoktur. Yazarın dergâh ve tekkeler ile camiler 
arasındaki farkı yeterince ayrıştıramadığı anlaşılmaktadır. Bununla birlikte “Müslümanların 
Kutsal Mekânları” başlığı altında camiiler, onların mimari özellikleri ve statüleri hakkında 
detaylı bilgiler sunmaktadır.  

Dinleri farklı olsa da gündelik yaşamda, ev düzenlerinde, giyim kuşamda, aksesuar kullanımında 
Osmanlı coğrafyasında yaşayan Türkler, Rumlar ve Ermeniler arasında çok fazla benzerliğin 
olduğuna işaret etmesi coğrafi ve zamansal uzamdaki birlikteliğin kültürleri, yaşam tarzlarını 
oldukça birbirlerine yaklaştırdığı anlaşılmaktadır. Osmanlı yönetiminin kendi hakimiyet 
alanında çeşitli inançlara serbestiyet tanıdığını, nüfusun çoğunluğu Müslüman olmakla birlikte, 
Hristiyan, Yahudi ve diğer sapkın inançların hatta şeytana tapanların dahi Osmanlı Devleti 
sınırlarında yaşadığını belirtmesi, Osmanlı yönetiminde din ve inanç özgürlüğü olduğunu 
ortaya koymaktadır.  

Yazar, kitabında Türklere ayırdığı bölümün sonunda Türk devletinin yıkılmasını, hatta Avrupalı 
bir devletin bu ülkeyi ele geçirmesini, bunun olmaması durumunda Hristiyan bir ülkenin 
vatandaşının Osmanlı devletinin başına geçirilmesini cüretkâr bir şekilde dillendirmektedir. 
Türk devletinin yıkılmasını, insanlık için, Hristiyanlık alemi için ve Avrupa için büyük faydalar 
sağlayacak bir olay olarak umut etmektedir.  

Türklerin giyim kuşamlarında dinin belirleyiciliğini görmek mümkündür. Giysilerde yeşil renk 
tercihi, bol kıyafetler, kadınların peçe takmaları, erkeklerin ise altın ve ipekten uzak durmaları, 
sarık kullanmaları ve sakala önem vermeleri, takı için gümüş yüzük tercih etmeleri günlük 
yaşantıda dinin belirleyici yönüne işaret etmektedir. İnsanların kullanmış oldukları isimlerin 
ise genelde Eski Ahit’ten alındığını söylemektedir ki bu olağan bir durumdur. Çünkü Anadolu’da 
insanlar genelde peygamber isimlerini kullanırlar ve Eski Ahit’te geçen peygamberler 
Müslümanların da kabul ettiği peygamberlerdir. Yazar, Türklerin adetlerinin, alışkanlıklarının 
ve giyim tarzlarının dinleri ile bağlantılı olduğunu düşünmekte ve bundan dolayı da bunlarda 
bir değişikliğe yanaşmadıkları tespitinde bulunmaktadır.  

Şu ifadeler kitapta az rastlanır hakikatler olması açısından önemlidir. “Bilim dünyası Araplara 
ve halifelere çok şey borçludur, çünkü Avrupa’nın karanlık dönemlerinde bilimi onlar ayakta 



 
 

 
Türklerde Din ve Devlet Yönetimi (İzmir, İstanbul 1759-1768) 

 

 

 
 
 
211 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

tutmuş ve geliştirmişlerdir.” Bu bölümde Türklerin savaşçı karakterlerinin bilime olan 
katkılarının önüne geçtiğini, bundan dolayı diğer Müslüman toplulukların ilme daha çok vakit 
ayırdığını beyan etmektedir. 1720-1730’lu yıllarda İstanbul’da bir matbaanın kurulduğunu fakat 
çok uzun ömürlü olmadığı ancak otuz civarında kitabın basılabildiğini söylemektedir. Bu 
dönemde İstanbul’da kitap çoğaltma (istinsah) işiyle uğraşan insanların yirmi bine ulaştığı ifade 
edilmektedir.  

Son bölümde yazarın Fransız halkı hakkında verdiği bilgiler önemli kayıtlardır. Bu bilgiler ilk 
elden olması, bir Hıristiyan din adamı tarafından ifade edilmesi açısından ve Fransızların dine 
yaklaşımı ve ahlaki yozlaşmalarını ortaya koyması açısından önemlidir. 18. yüzyıldaki Fransız 
toplumunda şekilselliğin dışında dini bir kaygılarının olmayışı, bedensel zevkleri konusunda 
sınır tanımayışları ve bunun neticesinde de 1769 yılında Paris’te doğan çocukların üçte birinin 
gayr-i meşru çocuk olması yönündeki beyanları o dönemdeki Fransız toplumunun ahlaki 
dejenerasyonunu göstermesi açısından oldukça önemli tarihi kayıtlardır.  

Sonuç 
Christoph Wilhelm Lüdeke, Türkler’de Din ve Devlet Yönetimi adlı kitabında 18. yüzyılda 
Osmanlı toplumunda Müslüman ve gayri müslim topluluklar hakkında ilk elden bilgiler 
vermektedir.  Kitapta Türk kültürünü, dilini, sosyal yaşamını, askerlik anlayışını, adalet 
sistemini vb. alanları tahkir eden bir metin ile karşı karşıyayız. Yine aynı şekilde Kur’an-ı Kerim 
ve Hz. Peygamber hakkında bu ağır eleştirilerine devam etmektedir. Özellikle Müslüman inancı 
ve kültürü hakkında ağır eleştiriler söz konusudur. Türkler ve Müslümanlar hakkında oldukça 
menfi bir bakış açısına sahip olan kitap aslında İslamofobik düşüncenin tarihsel kökenlerine 
işaret etmektedir. 

 Kitabın başlığı ile içeriği arasında bir uyumsuzluk söz konusudur. Başlıkta her ne kadar 
“Türkler” vurgusu olsa da kitabın yaklaşık üçte biri Türklere ayrılmış durumdadır. Kitap 
çoğunlukla Osmanlı devletindeki gayri müslim toplulukların dinselliklerinden bahsetmektedir. 
Başlıkta din ve devlet yönetimi ilişkisinden bahsedeceği imasında bulunsa da kitabın içeriğinde 
buna dair bir kayıt bulunmamakta ve devlet yönetimine dair bilgi verilmemektedir. Kitap, 18. 
Yüzyıl Osmanlı toplumundaki dini hayat hakkında bilgi vermesi ve özellikle Müslümanların 
gündelik yaşamlarında dinin belirleyiciliğini ön plana çıkarmasından açısından önemlidir. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 
 

 Ercan ÇELİK 
 

 

 
 
 
212 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Kaynakça / References 
Lüdeke, Christoph Wilhelm. Türkler’de Din ve Devlet Yönetimi (İzmir, İstanbul 1759-1768). İstanbul: Kitap 

Yayınevi, 2013. 
Subaşı, Necdet. Din Sosyolojisi. İstanbul: Dem Yayınları, 2014. 
Wach, Joachim. Din Sosyolojisi. çev. Ünver Günay. İstanbul: İFAV Yayınları, 1995. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

 
Türklerde Din ve Devlet Yönetimi (İzmir, İstanbul 1759-1768) 

 

 

 
 
 
213 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Orjinallik Beyanı / Declaration of Authenticity  
Bu makale, Turnitin yazılımınca taranmıştır. İntihal tespit edilmemiştir. / This article has been scanned 
by Turnitin software. No plagiarism has been detected. 

Akademik Etik Beyanı / Academic Ethics Statement 
Bu çalışma, bilimsel araştırma tekniklerine ve akademik etik ilkelerine uyularak hazırlanmış, veriler 
üzerinde herhangi bir tahrifat veya çarpıtma yapılmamış, başka bir araştırmadan kısmen veya tamamen 
intihal edilmemiş, yayınlanması amacıyla başka bir yayın organına gönderilmemiştir.  

This study has been prepared in accordance with scientific research methods and academic ethical 
principles. No falsification or distortion of the data has occurred, no part has been plagiarized in whole 
or in part from any other study, and it has not been submitted to any other publication venue for the 
purpose of publication.  

Etik Kurul Beyanı / Ethics Committee Declaration 
Araştırma doküman incelemesine dayalı olduğundan etik kurul onayı gerekmemektedir. / Since the 
research is based on document review, ethical committee approval is not required. 

Çatışma Beyanı / Conflict Statement 
“Kitap Değerlendirmesi: Türkler’de Din ve Devlet Yönetimi” başlıklı makalede kişi ve kurumlarla hiçbir 
çıkar çatışması söz konusu değildir. / There is no conflict of interest with any individuals or institutions 
in the article titled “Book Review: Religion and Statecraft in the Turks”.  

İTHAF / DEDICATION / إهداء 
Bu makale, İsrail’in Gazze’deki üniversitelere, okullara, hastanelere, mülteci kamplarına, evlere, camilere 
ve kiliselere düzenlediği vahşi, barbar, insanlık ve hukuk dışı saldırıları nedeniyle hayatını kaybeden 
bilim insanları, öğrenciler, sağlık çalışanları, din adamları, gazeteciler, bebekler, çocuklar ve masum 
sivillere ithaf edilmiştir. İsrail’in iki milyondan fazla Gazzeliyi evlerinden ve topraklarından sürgün 
etmek istemesi insanlık dışıdır. İsrail’in uluslararası hukuka, insan hak ve hürriyetlerine aykırılık içeren 
tüm işgal ve saldırıları suçtur ve bu nedenle yargılanması gerekmektedir.  

This article is dedicated to the scientists, students, health workers, religious officials, journalists, babies, 
children and innocent civilians who lost their lives as a result of Israel’s brutal, barbaric, inhumane and 
illegal attacks on universities, schools, hospitals, refugee camps, homes, mosques and churches in Gaza. 
Israel’s attempt to expel more than two million Gazans from their homes and lands is inhumane. All 
Israeli occupations and attacks that violate international law, human rights and freedoms are crimes and 
therefore Israel must be prosecuted. 

 فقدوا الذين الأبرياء والمدنيين والأطفال والرضع والصحفيين الدين ورجال الصحة مجال في وعاملين والطلاب العلماء إلى موجهة المقالة هذه
 اللاجئين ومخيمات والمستشفيات والمدارس الجامعات على إسرائيل شنتها التي القانونية وغير واللاإنسانية الوحشية ماتالهج بسبب حياتهم

 أمر هو ومنازلهم أراضيهم من فلسطيني مليوني من أكثر وتهجير نفي من إسرائيل تريده فما. غزة في الموجودة والكنائس والجوامع والمنازل
محاكماته يجب السبب ولهذا جرائم هي الدولي والقانون والحريات الإنسان حقوق مع تتنافى هجمات من إسرائيل تفعله ما كافة إن. إنساني غير  

Yazarlık Katkısı / Authorship Contribution 
Çalışma tek yazarlı olarak yürütülmüştür. / The study was conducted by a single author. 

 

 


