
 
3023-5820 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi 
Altı Aylık Hakemli Makale, Araştırma ve İnceleme Dergisi  

Vol./Cilt: 3, Issue/Sayı: 2,  ss. 204-213, December/Aralık 2025. 
 

Citation Information/Kaynakça Bilgisi 
Çelik, Ercan. “Kitap Değerlendirmesi: Türkler’de Din ve Devlet Yönetimi”. Sultan İlahiyat 
Araştırmaları Dergisi (SİAD) 3/2 (Aralık 2025), 204-213.  
https://zenodo.org/10.5281/zenodo.18100249  

                                                                                                                                                   CC BY-NC 4.0  

Kitap Değerlendirmesi: Türkler’de Din ve Devlet Yönetimi 

Book Review: Religion and Statecraft in the Turks 
 

Öz  
Bu makale Christoph Wilhelm Lüdeke’nin Türklerde Din ve Devlet 
Yönetimi (İzmir, İstanbul 1759-1768) adlı kitabını değerlendirmektedir. 
Kitap temelde Protestan papaz Christoph Wilhelm Lüdeke’nin İzmir 
Protestan Kilisesi’de görev yaptığı 1759-1768 yılları arasında Türkler, 
Müslümanlar ve Osmanlı Devleti üzerine izlenimlerine dayanmaktadır. 
Gözlemlere dayanan bir kitap olmasından dolayı dil ve üslubu akıcıdır. 
Din ve Devlet ilişkileri din sosyolojisinde önemli bir başlıktır. Öyle ki 
sezaro-papizm, laiklik, din ve siyaset ilişkileri bu başlık altında ele 
alınabilir. Devletler meşruiyet zeminleri açısında din ile ilişkilerine her 
daim ihtimam gösterirler. Bu makalede ele aldığımız kitap, başlığı ile bu 
konuları çağrıştırmaktadır. Dönemsel koşullar altında bir toplumun 
dindarlık ve dinsellik düzeyleri din sosyolojisi açısından ele alınabilir. 
Kitap bu yönüyle 18. yüzyıl Osmanlı toplumunun dindarlık ve dinselliği 
hakkında ilk elden bilgiler vermektedir. Osmanlı topraklarında yaşayan 
gayri Müslimler, Müslümanlar ve İslam’a dair bilgiler içermesi açısından 
önem taşımaktadır. Kitap, başlığının aksine Türklerden ziyade gayri 
Müslimlerden bahsetmektedir. Türklerin yanında Müslümanlara, İslam 
dini ve Hz. Muhammed’e ve Osmanlı yönetimine yönelik ağır eleştiriler 
barındırmaktadır. Bunun yanında Protestanlık mezhebi dışında diğer 
Hristiyan mezhebi mensupları, Rum halkı ve Papa hakkında da ağır 
eleştirilerde bulunmaktadır. Ayrıca Avrupalı ve Hristiyan olan yazarın 
yine Avrupa’nın ahlaki yapısı hakkında düşmüş olduğu kayıtlar da ilk 
elden kayıtlar olması hasebiyle önem arz etmektedir. 18. yüzyılda 
ibadetlerde kullanılan din dilinin arkaik olmasını belirtmesi 
günümüzdeki tartışmalara benzerliği ile dikkat çekmektedir. Bu 
tartışmaya benzer şekilde Müslümanlar arasında 18. yüzyılda dini-resmi 
nikâh ayırımına dair bilgiler vermesi de Osmanlı dini yaşamı hakkında 
bilgiler sunmaktadır. Bunlar 18. Yüzyıl Osmanlı toplumunun dinsel 
yaşamına dair bilgiler aktarması yönüyle kitabı değerli kılmaktadır. 
Makale içerik analizi yöntemi ile kaleme alınmıştır. Makalenin amacı 
Türk 

 

 
 

 

Kitap Değerlendirmesi / Book Review 

 

Geliş Tarihi / Arrival Date 

30.11.2025 
 

Kabul Tarihi / Accepted Date 

30.12.2025 
 

Son Revizyon Tarihi / Last Revision Date 

30.12.2025 
 

Yayın Tarihi / Publication Date 

31.12.2025 

 

 

 

 

Dr. Öğretim Üyesi Ercan ÇELİK 

Çankırı Karatekin Üniversitesi İslami İlimler Fakültesi, 

Felsefe ve Din Bilimleri Bölümü, Din Sosyolojisi 

Anabilim Dalı.  

Çankırı, TÜRKİYE.   

     
 

 

 

 

 
 

 
 

https://zenodo.org/10.5281/zenodo.18100249
https://aperta.ulakbim.gov.tr/record/286629
mailto:ercancelik@karatekin.edu.tr
https://orcid.org/0000-0002-1713-2777


 
 

 
Türklerde Din ve Devlet Yönetimi (İzmir, İstanbul 1759-1768) 

 

 

 
 
 
205 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Türklerde Din ve Devlet Yönetimi adlı kitabın 18. yüzyıl Osmanlı toplumunun dinselliği hakkında verdiği 
bilgileri hedef kitleye tanıtmaktır.  

Anahtar Kelimeler: Din Sosyolojisi, Devlet, Türk, Müslüman, Osmanlı Devleti. 

Öne Çıkanlar   
 Çalışma, Christoph Wilhelm Lüdeke’nin “Türklerde Din ve Devlet Yönetimi” adlı kitabının 

değerlendirmesini yapmaktadır.  
 Christoph Wilhelm Lüdeke’nin Türkler, Müslümanlar ve Osmanlı Devletindeki gözlemlerine 

odaklanmaktadır.  
 Christoph Wilhelm Lüdeke, Müslümanlar ve Türkler hakkında ağır eleştirilerde bulunmaktadır. 
 Kitap, 18. Yüzyıl Osmanlı toplumundaki dini hayat hakkında bilgi vermesi açısından önemlidir. 
 Christoph Wilhelm Lüdeke, Türkler ve Müslümanlar hakkında oldukça yanlış ve yanlı bilgiler 

vermektedir. 

Abstract 
This article analyses Christoph Wilhelm Lüdeke’s book Religion and Statecraft in the Turks (Izmir, Istanbul 1759-
1768). The book is fundamentally based on the Protestant pastor Christoph Wilhelm Lüdeke’s impressions of Turks, 
Muslims and the Ottoman Empire during the years 1759-1768, when he served in the Protestant Church of Izmir. As it 
is a book based on observations, its language and style are fluent. The relationship between religion and state is a 
significant topic in the sociology of religion, and indeed, the study of caesaro-papism, secularism, religion and politics 
can be encompassed within this broad framework. States invariably accord great significance to their relations with 
religion in terms of legitimacy grounds. The book under discussion in this article evokes these issues with its title. 
The levels of religiosity and religiosity of a society under periodical conditions can be analysed in terms of the 
sociology of religion. In this respect, the book provides first-hand information about the religiosity and religiosity of 
18th-century Ottoman society, which is important in terms of its coverage of non-Muslims, Muslims and Islam living 
in the Ottoman lands. Contrary to its title, the book focuses on non-Muslims rather than Turks. The text's content is 
notable for its extensive criticism of Islam and Muslims, as well as the Ottoman administration and the Prophet 
Muhammad. Additionally, it contains disparaging remarks about various Christian sects, the Greek population, and 
the papacy. The author’s European and Christian background is a significant factor in the credibility of the records, 
which are noteworthy for the primary sources. The fact that the language of religion used in worship was archaic in 
the 18th century is highlighted, drawing parallels with contemporary debates. The discussion on the distinction 
between religious and civil marriages among Muslims in the 18th century also provides insight into Ottoman 
religious life, contributing to the book’s value as a source on the religious life of 18th-century Ottoman society. 

Keywords: Sociology of Religion, State, Turkish, Muslim, Ottoman State. 

Highlights 
  The study evaluates Christoph Wilhelm Lüdeke's book “Religion and State Administration Among the Turks.” 
  It focuses on Christoph Wilhelm Lüdeke's observations of the Turks, Muslims, and the Ottoman Empire. 
  Christoph Wilhelm Lüdeke makes harsh criticisms of Muslims and Turks. 
  The book is important in terms of providing information about religious life in 18th-century Ottoman society. 
  Christoph Wilhelm Lüdeke provides quite inaccurate and biased information about Turks and Muslims. 

 



 
 
 

 Ercan ÇELİK 
 

 

 
 
 
206 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

 
Eser Adı: Türklerde Din ve Devlet Yönetimi (İzmir, İstanbul 1759-1768) 

Yazar: Christoph Wilhelm Lüdeke   
Basım Yeri: İstanbul 

Yayım Yılı: 2013 
Yayınevi: Kitap Yayınevi 
Baskı Sayısı: Birinci Baskı 

ISBN Numarası: 978-605-106-122-2 
Sayfa Sayısı: 231 

 
1. Giriş  
Kitabın başlığında bulunan Din ve Devlet kavramları din sosyolojisi alanında iki esaslı konudur. 
Kurumlar sosyolojisi bağlamında din ve devlet iki temel sosyal kurum olarak birbirleri ile 
etkileşimleri çerçevesinde her daim göz önünde bulundurulur. Tüm devlet tiplerinde dinin en 
etkin ve en güçlü birleştirici etken olması dikkatlerden kaçmamaktadır (Wach, 1995, 356). 
Tarihsel açıdan baktığımızda din ve devlet arasındaki ilişki bizleri Bizans devlet geleneğine 
kadar giden Sezaro-Papizm kavramına götürür (Subaşı, 2014, 292). Din sosyolojisinde din, 
siyaset ve devlet arasında mevcut olan ilişki her zaman dikkatleri üzerine çekmiştir.  

Kitap, Protestan papaz Christoph Wilhelm Lüdeke’nin İzmir Protestan Kilisesi’ni kurmak için 
görevlendirildiği 1759-1768 yıllarında Anadolu’daki izlenimlerine dayanmaktadır. Kitabın 
orijinal ismi Glaubwürdige Nachrichten Von Dem Türkischen Reiche olup Almanca aslından 
Türkis Noyan çevirmiştir. Kitabın dili oldukça anlaşılır bir üsluba sahiptir. 231 sayfadan oluşan 
kitap Ön Söz, sekiz bölüm ve dizinden oluşmaktadır. Kitap, Lüdeke isimli Protestan papazın esas 
itibariyle görev yaptığı İzmir’deki gözlemlerine dayanmakla birlikte o dönem Osmanlı 
devletinin toplumsal ve dini yaşamına ait gözlemler ve nakillerinden oluşmaktadır. Haddi 
zatında din sosyolojisi ile tarih ilmi arasında oldukça sıkı bir ilişkiden söz edilebilir. Bu yüzden 
din sosyolojisi çalışmalarında bir toplumun tarihi kesiti ilmi mercek altına alınabilir. Dönemsel 
koşullar altında o toplumun dindarlık ve dinsellik algıları, diğer kurumların din ile ilişkileri 
tarih ilminin verileri ile değerlendirilebilir.  

Kitap ismi ile Türklerde din ve devlet yönetimine dair bilgiler vereceği intibaını uyandırsa da ilk 
115 sayfası Türkiye’de yaşayan Hıristiyanlar hakkında malumat vermektedir. Türklere ayırdığı 
bölüm ise yaklaşık doksan beş sayfadan ibarettir. Bu açıdan bakılınca kitabının ancak üçte birlik 
kısmı Türklere ayrılmıştır. Bu bölümde de Türklerde din ve devlet ilişkilerinden ziyade 
Türklerdeki toplumsal yaşam üzerine gözlemlerini aktarmaktadır. Geriye kalan 37 sayfada da 
Türkiye’den ayrılmadan önce Avrupa ile yazışmalar ve halefi olacak yerine gelen papaza devir 
teslim töreni ile ülkesine dönüş seyahatine ayrılmıştır. 1759-1768 yıllarına ait Türkiye’de 
yaşayan gayri Müslimlere ve yanlı da olsa Müslümanlara ve İslam’a dair bilgiler içermesi o 



 
 

 
Türklerde Din ve Devlet Yönetimi (İzmir, İstanbul 1759-1768) 

 

 

 
 
 
207 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

dönemin toplumsal ve dini hayatı hakkında ilk elden bilgiler vermesi açısından önem 
taşımaktadır.  

Birinci bölümde İzmir Protestan Kilisesi kurucu papazlığına atanmasının gerekçesini 
açıkladıktan sonra ikinci bölümde 18. yüzyıldaki İzmir kenti hakkında önemli panoramik 
bilgiler vermektedir. Üçüncü bölümde İstanbul’a yapmış olduğu seyahati ve bu seyahat 
esnasında Babıâli gözlemlerini aktarmaktadır. Bu bölümde İstanbul şehri ve Topkapı Sarayı’nın 
işleyişi hakkında detaylı bilgiler ile karşılaşmaktayız. İkinci ve Üçüncü bölüm 18. yüzyılın ikinci 
yarısında İzmir ve İstanbul’un sosyal ve dini hayatı hakkında önemli gözlemler içermektedir.  

Kitapta Protestan mezhebi dışında kalan Hristiyan müntesipler için ağır eleştirilere yer 
verilmektedir. Özellikler Rumlar için kibirli, bencil, hasis gibi ifadeler kullanılmakta ve “basit 
halk” tanımlaması yapılmaktadır. Yazar Rumlar arasında batıl davranışların çok fazla olduğunu 
söylemektedir (s.98). Buna mukabil Ermeni halkından ise sitayişle bahsetmektedir. Giyim kuşam 
açısından Türklere oldukça benzediklerinden, sadık insan olduklarından ve ahlaki 
üstünlüklerinden övgüyle söz etmektedir. Katoliklere ayırdığı bölüm bir buçuk sayfadır. Bu 
bölümde Papa’ya yönelik eleştirilerden ise hiç çekinmemiştir. Bu ifadeler yazarın Protestan 
kimliği ile diğer dini gruplara karşı menfi saikle hareket ettiğini ve yanlı davrandığını 
göstermektedir. Yazar, Hıristiyanların dini ritüellerini arkaik bir dille yapmalarını doğru 
bulmamakta, halkın anlaşılan/yaşayan bir dil ile ibadet etmesinin daha doğru olduğunu 
düşünmektedir. Çünkü halk arkaik olan bu ibadet dilinden bir şey anlamamaktadır. Din 
adamları halkın anlayabilmesi için aynı ritüelleri güncel dilde tekrar etmekte bu ise ritüellerin 
süresini uzatmaktadır. Bu gözlem ile 18. yüzyılda Hıristiyanlar arasında dini ritüellerin gündelik 
dil ile yapılmasına dair tartışmanın varlığından haberdar olmaktayız. Günümüzde eleştiri 
konusu olan din dilinin aslında sadece günümüze özgü olmadığı, tarihsel olarak eski bir 
tartışma konusu olduğu anlaşılmaktadır.  

Kitapta zımni/örtük bir Türk eleştirisi ile karşı karşıya kalmaktayız. Yazar eserinde yeni kilise 
yapımına onay verilmediği, tamirata ihtiyaç duyan kiliseler için zorluk çıkarıldığı, gayri 
Müslimlerin dinlerini değiştirmeye zorlandıkları vb. söylemlerde bulunmaktadır. Yeni kilise 
yapımı ve tamirata ihtiyaç duyan kiliseler uluslararası mütekabiliyet çerçevesinde 
değerlendirilebilir. Bu iddialar ayrıca İslam Hukuku açısından da ele alınmalıdır. Ancak gayri 
Müslimlerin zorla din değiştirmeye zorlanmasının İslam hukukunda yeri yoktur. Dolayısıyla 
bunun tarihi hakikatlerle örtüştüğünü iddia etmek mümkün değildir.  

Yazar, Müslümanların din değiştirip Hristiyanlığa geçmelerinin oldukça az olduğunu ancak aksi 
durumun fazla olduğunu belirterek bu durumu şaşkınlıkla karşılar. Hristiyanlıktan 
Müslümanlığa geçenlerin sayıca fazla oluşunu, suçlu olup cezadan kaçmak için toplumun alt 
tabakasındaki insanların eylemi olarak gerekçelendirir. Oysaki tarihin her döneminde din 
değiştirme hareketleri görülmüştür. Yazarın şaşkınlıkla karşıladığı ihtida hareketleri 
günümüzde de 18. yüzyıldakine paralel şekilde devam etmektedir. Dolayısıyla Hristiyanlıktan 



 
 
 

 Ercan ÇELİK 
 

 

 
 
 
208 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Müslümanlığa geçenleri, suçtan kurtulmak isteyen insanlar olarak lanse etmesi yanlı bir tavır 
ve açıklama tarzı olarak ifade edilebilir. 

Yazar, Türkler kısmına başlamadan önce Hz. Muhammed hakkında kısaca bilgi vermektedir. 
Yazarın Hz. Muhammed, Kur’an-ı Kerim ve İslam dini hakkındaki yorumları mütercim 
tarafından bilinçli olarak çevrilmemiştir. Bu bölümde İslam dini yerine “Muhammed’in Dini” 
tanımlaması kullanılmaktadır. Bu kısımlar çevirmen tarafından not düşülerek kayıt altına 
alınmış ve çevirisi verilmemiştir ki böyle bir durum yazarın Hz. Muhammed, Kur’an-ı Kerim ve 
İslam Dini hakkında çok ağır eleştirileri olduğuna dair bir karinedir. Muhtemelen olumsuz ve 
Müslümanlar tarafından kabulü mümkün olmayan değerlendirmeler içerdiğinden gelecek 
tepkilerden çekinildiği için çevrisi verilmemiştir. 

2. İbadetler  
Yazarın İslam’daki tarikatların birbirleri ile savaşacak kadar kavgalı olduklarını ifade etmesi 
gerçeklerle örtüşmemektedir. Her dinde mezhepleşmeler, dini gruplaşmalar din sosyolojinin 
kabul ettiği bir realitedir. Dolayısıyla İslam dinini bu gerçeklikten müstağni görmek hatta bunu 
hakikatlere muhalif şekilde abartmak doğru değildir. Bu ihtilaflar Hıristiyan dünyasının 
kendileri arasındaki din savaşları kadar kanlı olmamıştır.  

Sünnetin Müslümanlar arasında önemli bir yeri vardır. Yazara göre İslam dininde Hz. 
Peygamberin uygulamaları olarak ifadesini bulan Sünnet, Yahudilikteki Mişna’ya tekabül 
etmektedir ve Sünnetin Müslümanlar arasında önemli bir yeri vardır. Peygamber uygulamaları 
olan Sünnet kavramından farklı olarak özel bir cerrahi uygulama olan erkek çocukların sünnet 
olmalarını yazar adeta İslam dinine giriş ritüeli olarak görmekte ve bu ritüel sürecinde yapılan 
geleneksel kutlamaların önemine işaret etmektedir. İslam’daki ibadetler hakkında kısa kısa 
bilgiler vermektedir. Cuma namazının Müslümanlar tarafından önemsendiğini belirtmekte 
bununla birlikte namaz hakkında anlattıkları ise önemli eksiklikler içermektedir. 
Müslümanların dini yasaları özellikle Levi hukukundan yani Yahudi dininden aldığını iddia 
etmesi oldukça ilginçtir. Oysaki bu benzerlik Hz. Peygamberin Yahudi dininden istifade etmesi 
değil, her iki dinin de semavî kökenli olmasından kaynaklanmaktadır. İnsanların dini yasakları 
hangi yol ve yöntemlerle aşmaya çalıştıklarını gözlemleri ile ortaya koymaktadır. Özellikle içki 
ve faiz konusundaki dini yasakları insanların nasıl ve hangi yöntemlerle aşmaya çalıştıklarını 
belirtmesi yazarın oldukça dikkatini çekmiş gözükmektedir.  

İslam Hukuku’na göre gayr-i Müslim birisinin Hac ibadetinin eda edildiği Kutsal beldelere 
girmesi mümkün olmadığı için Hac ibadeti hakkında yazarın bir gözlemi olmamakla birlikte 
yine de bu ibadet hakkında malumatlar nakletmektedir (s.128-133). “Siyah taş” diye tanımladığı 
Hacerü’l-Esved’i hiçbir bilgi ve delile dayanmadan “daha önceden put olduğunu sanıyorum” 
diye iddia etmesi, bir zandan ziyade kasıtlı bir yönlendirme olduğu hissini uyandırmaktadır. 
Hacı olanlar hakkında da ağır eleştiriler yapmaktan kaçınmamaktadır. Hacc öncesinde olumlu 
bir karakter arz ederken hacc dönüşü sonrası olumsuz davranışlar gösterdiklerini belirtmesi 
ancak önyargı ve art niyet ile açıklanabilir. Osmanlı döneminde hacc ibadetini tamamlayanlara 



 
 

 
Türklerde Din ve Devlet Yönetimi (İzmir, İstanbul 1759-1768) 

 

 

 
 
 
209 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

verilen belgeden bahsetmesi o dönem için güzel bir uygulama örneği olarak karşımıza 
çıkmaktadır.  

Yazar Müslümanlar arasında evlilik ve boşanma ilişkilerinden de bahsetmektedir. 
Toplumumuzda görülen devletin kıymış olduğu resmi nikâh dışında ayrıca imam nikahı veya 
dini nikah adıyla yapılan uygulamanın, 18. yüzyıl Müslüman toplumunda da görüldüğüne işaret 
etmektedir. Tamamen hukuki bir işlem olan nikâhı insanların dini referanslarla meşrulaştırma 
talep ve isteklerinin geçmişten beri devam ede geldiğini görmekteyiz. Böylece resmi-dini nikah 
hassasiyetinin jakoben Cumhuriyet dönemi uygulamalarından neşet etmediği, geçmiş dönemde 
de var olduğu anlaşılmaktadır. Özellikle Türklerin, kadınları insan türünün bir alt cinsi olarak 
gördükleri yargısı oldukça hadsiz bir vasıflandırma ve iyi niyet sınırlarını aşan bir ifadedir. 

Osmanlı Devleti’nde gündelik yaşamda toplumsal meşruiyeti en yüksek kurumların başında din 
gelmektedir. Öyle ki dini hiyerarşinin en başında olan ve devlet bürokrasisi içinde yer alan 
Şeyhü’l-İslam, Başvezir’den sonra en itibarlı kişi konumundadır. Kitabın odaklandığı 18. yüzyıl 
özelinde din ve devlet işlerinin ayırımından bahsetmek mümkün değildir. Çünkü sadece din 
işlerinde değil devlet yönetimine dair sorunlarda da Şeyhü’l-İslam’a danışılmaktadır. Şeyhü’l-
İslam’ın asli vazifesi din ve devlet işlerine danışmanlık yapmaktır. Din görevlileri sadece din 
işleri ile değil, halkın günlük sorunları ile de ilgilenmektedirler. Bu durum ise din adamlarının 
sosyal hayattaki etkinliğini göstermesi açısından önemlidir. Din adamları sadece başlarındaki 
sarık ile halktan ayrılmaktadırlar. Yazar’ın gerek din adamları gerek hacca giden insanlar ve 
gerekse dervişler hakkında –burada ifade etmekten kaçındığımız- ön yargılı ifadeleri hayli 
fazladır.  

Yazarın gözlemelerini aktarmasına rağmen hakikatle örtüşmeyen bazı bilgiler vermesi, konuyu 
bilmemesi veya cahillikle izah edilemez. Bunlara örnek olarak; Türklerin mezarlarında 
heykellerin bulunması, din adamlarının aynı zamanda çocukları sünnet yapması ve en ilginci 
Türk hükümdar soyunun Peygamber soyundan geldiğini iddia etmesi verilebilir. Vermiş olduğu 
bu örnekler gerçeklerle uyuşmamaktadır. Geniş yer ayırdığı Türk Hükümdarları bölümünde de 
onların yetişme tarzlarının yetersizliğinden, iktidara geçtikten sonra bir despota 
dönüştüklerinden bahsetmekle oldukça yanlı davranmaktadır. Buradan da anlaşılmaktadır ki, 
yazar sadece gözlemlerine dayanmamakta bunun yanında yanlış duyum ve nakiller de 
aktarmaktadır.  

Yazar Osmanlı Devleti’ndeki mahkemeler ve ordu hakkındaki görüşlerini de aktarmaktadır. 18. 
yüzyılda genel olarak mahkemelerde karşılaşılan bazı olumsuz durumlara rağmen, davaların 
çok kısa sürede sonuçlanmasını olumlu bir yön olarak aktarmaktadır. Türklerin eskiden savaş 
noktasında çok daha ileri olduklarını ancak 18. yüzyıldaki durumlarının geçmişe kıyasla 
kötüleştiğini, geçmiş kahramanlıklarının ise 18. yüzyıldaki durumu idrak etmeye engel 
olduğunu bu yüzden 18. yüzyılda ordunun askeri düzen ve disiplinden uzaklaştığını 
belirtmektedir.  



 
 
 

 Ercan ÇELİK 
 

 

 
 
 
210 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

3. Toplumsal ve Dini Yaşam 
Yazar, Osmanlı toplumunda mevcut olan tarikatları dönenler ve seslenenler olmak üzere iki ana 
gruba ayırmaktadır. Dönenler’den kastı Mevleviler, seslenenlerden kastı ise Nakşi gruplardır. 
Dönenler adı altında Mevlevi ayinine ait gözlemlerini oldukça detaylı bir şekilde aktarmakta, 
onların gayr-i Müslimlere karşı oldukça hoşgörülü olduklarını belirtmektedir. Seslenenler 
olarak tanımladığı ve Mevlevilerin dışında kalan diğer dini grupları ise ağır bir dille tasvir 
etmektedir. Hz. Peygamberin soyundan geldiklerini iddia ettiği dervişleri kötü huylu, kötü 
niyetli ve asi kişiler olarak lanse etmektedir ki bu cümleler tamamen önyargı ifade etmektedir. 
Mevleviler dışında kalan diğer tasavvufi grupları olumsuz bir dille yargılaması oldukça dikkat 
çekicidir. Ayrıca derviş diye tabir edilen kişilerin Hz. Peygamberin soyundan geldiğini iddia 
etmesinin hiçbir ilmi ve tarihi gerçekliği yoktur. Yazarın dergâh ve tekkeler ile camiler 
arasındaki farkı yeterince ayrıştıramadığı anlaşılmaktadır. Bununla birlikte “Müslümanların 
Kutsal Mekânları” başlığı altında camiiler, onların mimari özellikleri ve statüleri hakkında 
detaylı bilgiler sunmaktadır.  

Dinleri farklı olsa da gündelik yaşamda, ev düzenlerinde, giyim kuşamda, aksesuar kullanımında 
Osmanlı coğrafyasında yaşayan Türkler, Rumlar ve Ermeniler arasında çok fazla benzerliğin 
olduğuna işaret etmesi coğrafi ve zamansal uzamdaki birlikteliğin kültürleri, yaşam tarzlarını 
oldukça birbirlerine yaklaştırdığı anlaşılmaktadır. Osmanlı yönetiminin kendi hakimiyet 
alanında çeşitli inançlara serbestiyet tanıdığını, nüfusun çoğunluğu Müslüman olmakla birlikte, 
Hristiyan, Yahudi ve diğer sapkın inançların hatta şeytana tapanların dahi Osmanlı Devleti 
sınırlarında yaşadığını belirtmesi, Osmanlı yönetiminde din ve inanç özgürlüğü olduğunu 
ortaya koymaktadır.  

Yazar, kitabında Türklere ayırdığı bölümün sonunda Türk devletinin yıkılmasını, hatta Avrupalı 
bir devletin bu ülkeyi ele geçirmesini, bunun olmaması durumunda Hristiyan bir ülkenin 
vatandaşının Osmanlı devletinin başına geçirilmesini cüretkâr bir şekilde dillendirmektedir. 
Türk devletinin yıkılmasını, insanlık için, Hristiyanlık alemi için ve Avrupa için büyük faydalar 
sağlayacak bir olay olarak umut etmektedir.  

Türklerin giyim kuşamlarında dinin belirleyiciliğini görmek mümkündür. Giysilerde yeşil renk 
tercihi, bol kıyafetler, kadınların peçe takmaları, erkeklerin ise altın ve ipekten uzak durmaları, 
sarık kullanmaları ve sakala önem vermeleri, takı için gümüş yüzük tercih etmeleri günlük 
yaşantıda dinin belirleyici yönüne işaret etmektedir. İnsanların kullanmış oldukları isimlerin 
ise genelde Eski Ahit’ten alındığını söylemektedir ki bu olağan bir durumdur. Çünkü Anadolu’da 
insanlar genelde peygamber isimlerini kullanırlar ve Eski Ahit’te geçen peygamberler 
Müslümanların da kabul ettiği peygamberlerdir. Yazar, Türklerin adetlerinin, alışkanlıklarının 
ve giyim tarzlarının dinleri ile bağlantılı olduğunu düşünmekte ve bundan dolayı da bunlarda 
bir değişikliğe yanaşmadıkları tespitinde bulunmaktadır.  

Şu ifadeler kitapta az rastlanır hakikatler olması açısından önemlidir. “Bilim dünyası Araplara 
ve halifelere çok şey borçludur, çünkü Avrupa’nın karanlık dönemlerinde bilimi onlar ayakta 



 
 

 
Türklerde Din ve Devlet Yönetimi (İzmir, İstanbul 1759-1768) 

 

 

 
 
 
211 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

tutmuş ve geliştirmişlerdir.” Bu bölümde Türklerin savaşçı karakterlerinin bilime olan 
katkılarının önüne geçtiğini, bundan dolayı diğer Müslüman toplulukların ilme daha çok vakit 
ayırdığını beyan etmektedir. 1720-1730’lu yıllarda İstanbul’da bir matbaanın kurulduğunu fakat 
çok uzun ömürlü olmadığı ancak otuz civarında kitabın basılabildiğini söylemektedir. Bu 
dönemde İstanbul’da kitap çoğaltma (istinsah) işiyle uğraşan insanların yirmi bine ulaştığı ifade 
edilmektedir.  

Son bölümde yazarın Fransız halkı hakkında verdiği bilgiler önemli kayıtlardır. Bu bilgiler ilk 
elden olması, bir Hıristiyan din adamı tarafından ifade edilmesi açısından ve Fransızların dine 
yaklaşımı ve ahlaki yozlaşmalarını ortaya koyması açısından önemlidir. 18. yüzyıldaki Fransız 
toplumunda şekilselliğin dışında dini bir kaygılarının olmayışı, bedensel zevkleri konusunda 
sınır tanımayışları ve bunun neticesinde de 1769 yılında Paris’te doğan çocukların üçte birinin 
gayr-i meşru çocuk olması yönündeki beyanları o dönemdeki Fransız toplumunun ahlaki 
dejenerasyonunu göstermesi açısından oldukça önemli tarihi kayıtlardır.  

Sonuç 
Christoph Wilhelm Lüdeke, Türkler’de Din ve Devlet Yönetimi adlı kitabında 18. yüzyılda 
Osmanlı toplumunda Müslüman ve gayri müslim topluluklar hakkında ilk elden bilgiler 
vermektedir.  Kitapta Türk kültürünü, dilini, sosyal yaşamını, askerlik anlayışını, adalet 
sistemini vb. alanları tahkir eden bir metin ile karşı karşıyayız. Yine aynı şekilde Kur’an-ı Kerim 
ve Hz. Peygamber hakkında bu ağır eleştirilerine devam etmektedir. Özellikle Müslüman inancı 
ve kültürü hakkında ağır eleştiriler söz konusudur. Türkler ve Müslümanlar hakkında oldukça 
menfi bir bakış açısına sahip olan kitap aslında İslamofobik düşüncenin tarihsel kökenlerine 
işaret etmektedir. 

 Kitabın başlığı ile içeriği arasında bir uyumsuzluk söz konusudur. Başlıkta her ne kadar 
“Türkler” vurgusu olsa da kitabın yaklaşık üçte biri Türklere ayrılmış durumdadır. Kitap 
çoğunlukla Osmanlı devletindeki gayri müslim toplulukların dinselliklerinden bahsetmektedir. 
Başlıkta din ve devlet yönetimi ilişkisinden bahsedeceği imasında bulunsa da kitabın içeriğinde 
buna dair bir kayıt bulunmamakta ve devlet yönetimine dair bilgi verilmemektedir. Kitap, 18. 
Yüzyıl Osmanlı toplumundaki dini hayat hakkında bilgi vermesi ve özellikle Müslümanların 
gündelik yaşamlarında dinin belirleyiciliğini ön plana çıkarmasından açısından önemlidir. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 
 

 Ercan ÇELİK 
 

 

 
 
 
212 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Kaynakça / References 
Lüdeke, Christoph Wilhelm. Türkler’de Din ve Devlet Yönetimi (İzmir, İstanbul 1759-1768). İstanbul: Kitap 

Yayınevi, 2013. 
Subaşı, Necdet. Din Sosyolojisi. İstanbul: Dem Yayınları, 2014. 
Wach, Joachim. Din Sosyolojisi. çev. Ünver Günay. İstanbul: İFAV Yayınları, 1995. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

 
Türklerde Din ve Devlet Yönetimi (İzmir, İstanbul 1759-1768) 

 

 

 
 
 
213 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Orjinallik Beyanı / Declaration of Authenticity  
Bu makale, Turnitin yazılımınca taranmıştır. İntihal tespit edilmemiştir. / This article has been scanned 
by Turnitin software. No plagiarism has been detected. 

Akademik Etik Beyanı / Academic Ethics Statement 
Bu çalışma, bilimsel araştırma tekniklerine ve akademik etik ilkelerine uyularak hazırlanmış, veriler 
üzerinde herhangi bir tahrifat veya çarpıtma yapılmamış, başka bir araştırmadan kısmen veya tamamen 
intihal edilmemiş, yayınlanması amacıyla başka bir yayın organına gönderilmemiştir.  

This study has been prepared in accordance with scientific research methods and academic ethical 
principles. No falsification or distortion of the data has occurred, no part has been plagiarized in whole 
or in part from any other study, and it has not been submitted to any other publication venue for the 
purpose of publication.  

Etik Kurul Beyanı / Ethics Committee Declaration 
Araştırma doküman incelemesine dayalı olduğundan etik kurul onayı gerekmemektedir. / Since the 
research is based on document review, ethical committee approval is not required. 

Çatışma Beyanı / Conflict Statement 
“Kitap Değerlendirmesi: Türkler’de Din ve Devlet Yönetimi” başlıklı makalede kişi ve kurumlarla hiçbir 
çıkar çatışması söz konusu değildir. / There is no conflict of interest with any individuals or institutions 
in the article titled “Book Review: Religion and Statecraft in the Turks”.  

İTHAF / DEDICATION / إهداء 
Bu makale, İsrail’in Gazze’deki üniversitelere, okullara, hastanelere, mülteci kamplarına, evlere, camilere 
ve kiliselere düzenlediği vahşi, barbar, insanlık ve hukuk dışı saldırıları nedeniyle hayatını kaybeden 
bilim insanları, öğrenciler, sağlık çalışanları, din adamları, gazeteciler, bebekler, çocuklar ve masum 
sivillere ithaf edilmiştir. İsrail’in iki milyondan fazla Gazzeliyi evlerinden ve topraklarından sürgün 
etmek istemesi insanlık dışıdır. İsrail’in uluslararası hukuka, insan hak ve hürriyetlerine aykırılık içeren 
tüm işgal ve saldırıları suçtur ve bu nedenle yargılanması gerekmektedir.  

This article is dedicated to the scientists, students, health workers, religious officials, journalists, babies, 
children and innocent civilians who lost their lives as a result of Israel’s brutal, barbaric, inhumane and 
illegal attacks on universities, schools, hospitals, refugee camps, homes, mosques and churches in Gaza. 
Israel’s attempt to expel more than two million Gazans from their homes and lands is inhumane. All 
Israeli occupations and attacks that violate international law, human rights and freedoms are crimes and 
therefore Israel must be prosecuted. 

 فقدوا الذين الأبرياء والمدنيين والأطفال والرضع والصحفيين الدين ورجال الصحة مجال في وعاملين والطلاب العلماء إلى موجهة المقالة هذه
 اللاجئين ومخيمات والمستشفيات والمدارس الجامعات على إسرائيل شنتها التي القانونية وغير واللاإنسانية الوحشية ماتالهج بسبب حياتهم

 أمر هو ومنازلهم أراضيهم من فلسطيني مليوني من أكثر وتهجير نفي من إسرائيل تريده فما. غزة في الموجودة والكنائس والجوامع والمنازل
محاكماته يجب السبب ولهذا جرائم هي الدولي والقانون والحريات الإنسان حقوق مع تتنافى هجمات من إسرائيل تفعله ما كافة إن. إنساني غير  

Yazarlık Katkısı / Authorship Contribution 
Çalışma tek yazarlı olarak yürütülmüştür. / The study was conducted by a single author. 

 

 


