
 
3023-5820 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi 
Altı Aylık Hakemli Makale, Araştırma ve İnceleme Dergisi  

Vol./Cilt: 3, Issue/Sayı: 2,  ss. 141-166, December/Aralık 2025. 
 

Citation Information/Kaynakça Bilgisi 
Esen, Fatma - Yılmaz, Sevim. “Şeyhülislâm Yahyâ Divan’ında Tasavvufî Remizlerin Kullanılışı: 
Sâkînâme Örneği”. Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SİAD) 3/2 (Aralık 2025), 141-166.  
https://doi.org/10.5281/zenodo.18050243  
 

                                                                                                                                                                  CC BY-NC 4.0  

Şeyhülislâm Yahyâ Divanı’nda Tasavvufî Remizlerin Kullanılışı: Sâkînâme Örneği 

The Use of Sufi Symbols in the Dīvān of Shaykh al-Islām Yaḥyā: The Example of the Sāqī-nāme 
 

Öz  
XVII. yüzyıl şairlerinden Şeyhülislâm Yahyâ’nın (ö. 1053/1644) devrinin edebî 
zevkini yansıtan en önemli eserlerinden biri, Divan’ıdır. Divan’ında yer alan 
Sâkînâme, mesnevi nazım şekliyle yazılmış olup 77 beyitten oluşur ve diğer 
sâkînâmelerden farklı olarak bölümlere ayrılmaz. Şair, Sâkînâme’sini tasavvuf 
yolculuğunun dili olarak ele alır ve şiirine elestbezminin şarabıyla sarhoş olmuş 
kişiyi meyhâneye davet ederek başlar. Ardından kadehi, meyhâne kapısını ve 
kandilini betimler. Daha sonra şarabın niteliklerini sıralar. Ara beyitlerde sâkîye 
hitap eden dizeler yer alır. Eserin sonunda ise şair, mahlasını zikrederek bu 
şiirin sohbet meclislerinde coşku ve teğanniyle okunmasını tavsiye eder. 
Mutasavvıfların geliştirdikleri remizler, bir tür “sır yolculuğu” olarak 
nitelendirilebilecek seyrüsülûkun ifade aracı haline gelmiştir. Tasavvuf, bu 
remizler ve bazen de ıstılahlar aracılığıyla mânevî dünyasını şiire taşımıştır. Bu 
çalışmada zikredilen remizler; ilahi aşk, seyrüsülûk, mürşid, tekke, manevî 
terbiye gibi tasavvufî karşılıklarıyla ilişkilendirilmiştir. Sâkînâme’de “şarap” iki 
yerde geçmekte olup aynı anlamı çağrıştıran mey, peymâne, câm ve bâde gibi 
kelimeler eserin anlam omurgasını oluşturur. Mezkûr kelimeler yirmi dokuz 
yerde; aşk üç; meykede, meyhâne beş, sâkî kelimesi ise on dört kez 
kullanılmıştır. Bu kavramlar, iç içe geçmiş anlamlar taşısa da kavram yakınlığı 
ve bütünlüğü bakımından “şarap”, “sâkî” ve “meyhâne” başlıkları altında 
sınıflandırılmıştır. Zira bu remizler, kendi içinde bir anlam bütünlüğü oluşturur. 
Böyle bir yaklaşım, şairin bu kavramlara yüklediği tasavvufî anlamı 
çözümlemede temel ölçüt olacaktır. Şeyhülislâm Yahyâ’nın Divan’ında 
genellikle dinî-tasavvufî konulara yer vermediği ifade edilmiş ve tasavvufî şiir 
alanındaki katkıları sınırlı sayıda akademik çalışma tarafından incelenmiştir. Bu 
çalışma, Sâkînâme’de şairin tasavvufî remizleri nasıl yorumladığını göstermesi 
ve Divan’ına da yansıyan poetik anlayışını kavrama açısından önemli bir katkı 
sağlamaktadır. Zira Sâkînâ me’de tespit edilen tasavvufî remizlerin Divan’ın 
genel poetik anlayışıyla kavramsal bir bütünlük arz etmesi, şairin dinî-tasavvufî 
konulara yer vermediği yönündeki yaygın kanının yeniden değerlendirilmesini 

 
 

 

Araştırma Makalesi / Research Article 

 

Geliş Tarihi / Arrival Date 

28.10.2025 
 

Kabul Tarihi / Accepted Date 

08.12.2025 
 

Son Revizyon Tarihi / Last Revision Date 

22.12.2025 
 

Yayın Tarihi / Publication Date 

31.12.2025 

 

 

 
Fatma ESEN 

Eskişehir Osmangazi Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Temel İslam Bilimleri Anabilim Dalı Doktora 

Öğrencisi. Diyanet İşleri Başkanlığı, 

Ankara, TÜRKİYE. 

     
 

 

Doç. Dr. Sevim YILMAZ 

Eskişehir Osmangazi Üniversitesi, İlahiyat Fakültesi 

Temel İslam Bilimleri Tasavvuf Anabilim Dalı, 

Eskişehir, TÜRKİYE. 

     
 

 

 
 

 
 

https://doi.org/10.5281/zenodo.18050243
https://aperta.ulakbim.gov.tr/record/286578
mailto:f.esen1780@mail.com
https://orcid.org/0009-0004-1668-8003
mailto:sevima@ogu.edu.tr
https://orcid.org/0009-0004-7260-3123


 
 
 

 Fatma ESEN - Sevim YILMAZ 
 

 

 
 
 
142 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

gerekli kılmaktadır. Ayrıca Sâkînâme, XVII. yüzyılın edebî zevkini ve tasavvuf merkezli şiir geleneğini 
dönemin estetik anlayışıyla değerlendirmede dikkate değer bir metin olarak öne çıkmaktadır. Metin 
boyunca kullanılan remizlerin sayısal yoğunluğu ve kavramsal bütünlüğü, eserin tematik bir incelemeye 
elverişli yapısını ortaya koymaktadır. Bu durum, mevcut çalışmayı yalnızca bir şarap-sâkî-meyhâne 
tasvirinin ötesine taşıyarak tasavvufî geleneğin sembolik dili hâline getirmektedir. 

Anahtar Kelimeler: Tasavvuf, Divan Edebiyatı, Remiz, Şeyhülislâm Yahyâ, Sâkînâme. 

Öne Çıkanlar  

 Çalışmanın Şeyhülislâm Yahyâ’ya dair tasavvuf alanında az sayıdaki araştırmalardan biri olması 
 Çalışmada Şeyhülislâm Yahyâ’nın tasavvufî yaklaşımına dair bilgiler sunması 
 Divan edebiyatı geleneğinde kullanılan remizlerin tasavvufî manalar sunması 
 Sâkînâme’deki ana remiz kümelerinin (şarap, sâkî ve meyhâne vb.) tasavvufî ıstılahlarla karşılığının 

ilişkilendirilmesi 
 Sâkînâme’de yer alan remizlerin yalnızca divan edebiyatı geleneğine ait bir malzeme olmaması; şairin 

tasavvufî yönelişi ve terbiyeyi sahneleyen bir anlam iskeleti kurması 

Abstract 
One of the most significant works of the seventeenth-century poet Shaykh al-Islām Yaḥyā (d. 1053/1644), whose 
literary taste reflects the characteristics of his period, is his Dīvān. The Sāqī-nāme included in the Dīvān is written in 
the mathnawī verse form and consists of seventy-seven couplets. Unlike other sāqī-nāmes, it is not divided into 
sections. The poet approaches his Sāqī-nāme as the language of the Sufi journey (seyr u sulūk) and begins the poem 
by inviting a person intoxicated with the wine of bazm-i alast to the tavern. He then describes the cup, the door of the 
tavern, and the lamp, followed by a detailed account of the qualities of the wine. Verses addressing the cupbearer 
(sāqī) appear in the interludes of the poem. At the conclusion of the work, the poet mentions his pen name and 
recommends that the poem be recited with enthusiasm and melody in social gatherings. The symbols developed by 
Sufis have functioned as a means of expression for seyr u sulūk, which may be described as a kind of “journey of 
secrets.” Sufism has conveyed its spiritual worldview through poetry by means of these symbols and, at times, 
through technical terminology. The symbols examined in this study are associated with core Sufi concepts such as 
divine love, seyr u sulūk, the spiritual guide, the tekke (dervish lodge), and spiritual training. In the Sāqī-nāme, the 
word “wine” appears twice, while terms such as mey, peymāne, jām, and bāde, which evoke similar meanings 
constitute the semantic backbone of the work. These words appear twenty-nine times in total. References to love 
occur three times; mey-kede and tavern appear five times; and the word sāqī (cupbearer) appears fourteen times. 
Although these concepts carry intertwined meanings, they have been classified under the headings of “wine,” 
“cupbearer,” and “tavern” based on conceptual proximity and semantic integrity. This classification is grounded in 
the fact that these symbols form coherent units of meaning within themselves. Such an approach constitutes the 
principal criterion for analyzing the mystical meanings that the poet attributes to these concepts. It has frequently 
been stated that Shaykh al-Islām Yaḥyā generally did not include religious or mystical themes in his Dīvān, and his 
contributions to mystical poetry have been examined in only a limited number of academic studies. This study makes 
a significant contribution by demonstrating how the poet interprets Sufi symbols in the Sāqī-nāme and by 
elucidating his poetic vision, which is likewise reflected throughout his Dīvān. Indeed, the fact that the Sufi symbols 
identified in the Sāqī-nāme form a conceptual unity with the general poetic approach of the Dīvān necessitates a 
reassessment of the widespread view that the poet did not engage with religious or Sufi themes. Moreover, the Sāqī-
nāme emerges as a noteworthy text for evaluating both the literary taste of the seventeenth century and the Sufi-



 
 

 
 Şeyhülislâm Yahyâ Divan’ında Tasavvufî Remizlerin Kullanılışı: Sâkînâme Örneği 

 

 

 
 
 
143 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

centered poetic tradition within the aesthetic framework of the period. The numerical density and conceptual 
coherence of the symbols employed throughout the text reveal a structure that is particularly conducive to thematic 
analysis. Consequently, the present work transcends a mere depiction of wine, cupbearers, and taverns, transforming 
instead into a symbolic language deeply rooted in the Sufi tradition. 

Keywords: Sufism, Dīvān Literature, Symbol (Remiz), Shaykh al-Islām Yaḥyā, Sāqī-nāme. 

Highlights 

 This study is one of the limited numbers of scholarly works addressing Sufism in relation to Shaykh al-Islām Yaḥyā. 
 The study presents insights into Shaykh al-Islām Yaḥyā’s Sufi perspective and mystical orientation 
 The symbolic imagery employed within the tradition of Dīvān literature is shown to convey profound Sufi meanings 
 The principal clusters of symbols in the Sāqī-nāme (such as wine, the cupbearer, and the tavern) are systematically 

associated with corresponding Sufi terminology 
 The symbols featured in the Sāqī-nāme are not merely conventional elements of Dīvān literature; rather, they form a 

coherent semantic framework that reflects the poet’s Sufi inclination and spiritual discipline 

1. Giriş 
Bu çalışma, divan edebiyatı geleneğinde kullanılan bazı remizlerin tasavvufî anlam ve 
karşılıklarının nasıl işlendiğini, Şeyhülislâm Yahyâ’nın (ö. 1053/1644) Sâkînâmesi örneğinde ele 
almaktadır. Sâkînâme şarap, sâkî, meyhâne gibi remizlerin yoğun biçimde işlendiği metinler 
içerir. Literatürde Yahyâ’nın Sâkînâme’sinde remiz–tasavvufî anlam ilişkisinin sistematik 
biçimde çözümlendiği çalışmalar sınırlıdır. Bu çalışma söz konusu boşluğu doldurmayı 
hedeflemektedir. Çalışmanın katkısı Sâkînâme’deki bu remizleri, tasavvufî karşılıklarıyla 
ilişkilendirerek klasik şiirin duygu dünyasını şairin tasavvufî düşüncesi çerçevesinde 
belirginleştirmektir. 

Çalışmada Süleymaniye Kütüphanesi, Hâlet Efendi Ek, nr. 145’te kayıtlı Divân nüshası esas 
alınmıştır. Söz konusu yazma eser 354 gazel, 2 tarih, 9 kıt'a, 23 müfred, 1 tahmis, 5 kaside ve 1 
sâkînâme içermektedir. Nüshanın 1041/1631 tarihli oluşu, eserin şair hayattayken istinsah 
edildiğini göstermekte; derkenarlardaki çift nokta kontrol işaretleri ve yazmanın okunaklılığı 
ise metin tercihine ilave gerekçeler sunmaktadır. Sâkînâme, mesnevî nazım şekliyle yazılmış 77 
beyitten oluşmaktadır. Beyitler günümüz Türkçesi ile nesre çevrilmiş, nüsha farklar dipnotlarda 
gösterilmiş ve yorumlanmıştır. Yorumlamada klasik tasavvufî kaynaklarla birlikte divan 
edebiyatı sözlüklerinden de istifade edilmiştir. 

Çalışma giriş, gelişme bölümünü oluşturan iki ana başlık ve bir sonuçtan meydana gelmektedir. 
Gelişme bölümü biri tasavvuf, şiir ve edebiyat arasındaki bağlantı ile yaşadığı dönem içerisinde 
şairi ve yaklaşımını tanıma diğeri ise beyitlerin anlam omurgasını oluşturan remiz taraması ile 
tasavvufî-bağlamsal yorumlama (şarap, sâkî, meyhâne ve eşdeğer kavramları aynı semantik 
çerçevede birleştirerek açıklama) olmak üzere iki eksende ilerlemektedir. Metnin lügavî, edebî 
ve sanatsal ayrıntılı tahlili ve türler arası geniş karşılaştırmalar kapsam dışında bırakılmış, odak 
remizlerin tasavvufî anlam örgüsüyle sınırlandırılmıştır. 



 
 
 

 Fatma ESEN - Sevim YILMAZ 
 

 

 
 
 
144 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

2. Tasavvuf, Şiir ve Edebiyat 
Tasavvuf bu yolun sâlikleri tarafından içinde bulundukları hâl ve makamlara göre çeşitli 
şekillerde tanımlanmış, bu tanımlar devirden devire farklı anlamlar kazanmıştır. Üzerinde 
mutabık kalınantek bir tanım yapıl(a)mamakla1 birlikte tasavvuf “temiz bir kalp, pak bir gönül 
sahibi olmak” şeklinde ifade edilebilir.2 Sûfîlerin manevî âlemde yahut bu ruhanî yolculukta 
görüp yaşadıklarını anlatmak istemeleri, mecazlara dayanan tasavvufî şiir dilini ortaya 
çıkarmıştır.3 Bu yolun sâlikleri, yaşadıkları derunî tecrübeleri ifade etmede tasavvufu şiir ve 
edebiyatta bir vasıta olarak kullanmışlardır.4 Böylece ortaya çıkan tasavvuf-tekke edebiyatı, 
satırlarla sadırlar arasında bir köprü kurarak edebiyat tarihine derinlik ve zenginlik 
kazandırmıştır. 

Tasavvufî düşünce XI. yüzyıldan itibaren yaygınlaşarak edebiyatta hâkim bakış tarzı halinde 
kendisini hissettirmiş ve bilhassa gazel, tasavvufî dokuyu en çok barındıran nazım şekli 
olmuştur. Divan şiirinin dili, genel olarak dinî-tasavvufî bir özellik taşısa da zamanla dinî-
tasavvufî ve lâ-dinî/profane şeklinde bir tasnife tabi tutulmuş ve buna bağlı olarak şairler çeşitli 
şekillerde sınıflandırılmıştır. Ancak burada ölçünün genellikle şairin, kaynaklar vasıtasıyla 
intikal eden, gerçek hayattaki tutumu olduğunu ifade etmek yerinde olacaktır.5 

Şiirle tasavvuf arasındaki bağlantı üç farklı tarzda tasnif edilebilir: 

1. İçeriden içeriye: Sûfîlerin, sûfîlere yönelik yazdığı yoğun ıstılah ve remiz içeren şiirler 
(şathiyeler, devriyeler vb.). 

2. İçeriden dışarıya: Sûfîlerce tasavvufî öğretiyi anlatmak amacıyla yazılan ve daha sınırlı 
remiz içeren şiirler. 

3. Dışarıdan dışarıya: Tasavvufu bir ilham, sanat ve estetik kaynağı olarak kullanan şiirler. Bu 
şiirlerde şairin mutasavvıf olması zorunlu değildir.6 

Kanaatimizce Şeyhülislâm Yahyâ’nın şiirleri edebî gelenek ve estetik değerlerle öne çıksa da 
Sâkînâmesi’nde tasavvufî düşüncesini yansıttığı söylenebilir. Şiirleri her ne kadar “dışarıdan 
dışarıya” bir tarz gibi görünse de “dışarıdan içeriye” sayılabilecek başka bir tarzda da yazılmış 
olabilir. Şeyhülislâm Yahyâ, her ne kadar bir tekke şeyhi olmasa da tasavvufî düşünceden 
büsbütün uzak değildir. Şairin edebî kişiliği ve eserlerindeki tasavvufî izler, onun hayat 
tecrübesiyle de yakından ilişkilidir. Bu bağlamda Şeyhülislâm Yahyâ’nın hayatına, dönemine, 

                                                                                 
1 Azmi Bilgin, “Tasavvuf ve Tekke Edebiyatı”, İlmî Araştırmalar 1 (1995), 61. 
2 Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü (İstanbul: Kabalcı Yayıncılık, 2012), “Tasavvuf”, 345. 
3 Kaplan Üstüner, “Divan Şiirinde Tasavvuf (14. ve 15. yy. Divanlarına Göre)”, 38. ICANAS: Uluslararası Asya ve Kuzey Afrika 

Çalışmaları Kongresi Bildiriler IV (2008), 1759. 
4 Muhsin Macit -Uğur Soldan, Edebiyat Bilgi ve Teorileri El Kitabı (Ankara: Grafiker Yayınları, 2004), 76. 
5 Ahmet Arı, “Divan Edebiyatı’nda Dinî-Tasavvufî Şiir Tasnifi ve Şeyhülislâm Yahyâ’nın Şiiri”, SDÜ Fen-Edebiyat Fakülltesi Sosyal 

Bilimler Dergisi 8 (2003), 114, 115. 
6 Ömür Ceylan, “Tasavvufî Şiirin Poetikasına Doğru: Tasavvufî Istılah ve Remizlerin Poetik Değeri Üzerine”, Dîvân Toplantıları-I: 

Mazmûndan Poetikaya (2020), 101. 



 
 

 
 Şeyhülislâm Yahyâ Divan’ında Tasavvufî Remizlerin Kullanılışı: Sâkînâme Örneği 

 

 

 
 
 
145 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

tasavvufî kişiliğine ve yakın çevresinin kendisi hakkında söylediklerine göz atmak, eserlerinin 
daha iyi anlaşılmasını sağlayacaktır. 

2.1. Zekeriyyâzâde Yahyâ Efendi 
Doğum tarihi bazı eserlerde 960/15527 bazılarında ise 969/1561’dir.8 Çağdaşı kaynakların 
ifadesine göre 1561 tarihinin daha doğruya yakın olduğu kanaati hâsıldır.9 İlk eğitimini babası 
Şeyhülislâm Bayramzâde Zekeriyyâ Efendi’den (ö. 1001/1593) alır. Abdülcebbarzâde Derviş 
Mehmed Efendi’den (ö. 1023/1614-1615) aldığı tahsil hayatından sonra10 Mâlûlzâde Seyyid 
Mehmed Efendi’nin (ö. 993/1585) şeyhülislâmlığı zamanında 988/1580’de mülâzemetini icra 
eder. İlk görevi Unkapanı civarındaki Hoca Hayrettin medresesi müderrisliğidir. Atik Ali Paşa, 
Haseki Sultan, Sahn-ı Seman, Şehzâde Medresesi, Üsküdar Atik Valide Sultan Medreselerinde de 
görev alır.11 1004/1595’te Haleb, 1005/1596’da Şam, 1006/1597’de Mısır, sonra Bursa, 
1010/1601’de Edirne ve 1012/1603’te İstanbul’da kadılık yapar. 1013/1604’te Anadolu, 6 ay sonra 
da Rumeli Kazaskerliğine görevlendirilir.12 Bu görevini 1015/1606’ya kadar sürdürür. Bu tarihte 
Sadrazam Derviş Paşa (ö. 1015/1606) ile aralarındaki anlaşmalık sebebiyle azledilir.13 
1018/1609’da ikinci defa Rumeli Kazaskeri olur. 1019/1611’de ise emekli olur ancak emekliliği 
uzun sürmez. 1026/1617’de üçüncü kez Rumeli Kazaskerliğine atanır, 1028/1618’de kendi 
isteğiyle tekrar emekliye ayrılır. II. Osman’ın şehit edilmesi (1031/1622) üzerine ortaya çıkan 
olayların sonunda Mehmed Es’ad Efendi’nin yerine şeyhülislâmlığa getirilir. IV. Murad tahta 
geçişinin ardına sadrazam Kemankeş Ali Paşa’nın (ö. 1033/1624) sergilediği oyunlar sebebiyle 
Yahyâ Efendi, bir yıl görev yaptığı şeyhülislâmlık makamından azledilerek (1032/1623) yerine 
Mehmed Esad Efendi yeniden atanır.14 Mehmed Esad Efendi’nin kısa bir müddet sonra ölümü 
üzerine boşalan makama 1034/1625 tarihinde ikinci kez atanır15 ve vazifesini 1040/1631’deki 
yeniçerilerin ayaklanması neticesinde meydana gelen olaylarla IV. Murad tarafından görevden 
alınana kadar sürdürür.16 Yerine atanan Şeyhülislâm Hüseyin Efendi’nin idamı ile neticelenen 
                                                                                 
7 Mehmed Süreyya, “Yahya Efendi (Zekeriyya-Zâde)”, Sicill-i Osmanî Yahud Tezkire-i Meşâhir-i Osmâniyye haz. Orhan Hülagü, 

Mustafa Ekincikli- Hamdi Savaş (İstanbul: Sebil Yayınevi, 1998), IV/2: 238; Şeyhi Mehmed Efendi, Vekâyi’ul-fuzalâ Şeyhî’nin Şakâ’ik 
Zeyli, haz. Ramazan Ekinci, ed. Derya Örs (İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2018), 440; Muallim Naci, Osmanlı 
Şairleri, haz. Cemal Kurnaz (İstanbul: MEB Yayınları, 1995), 53; İbnü’l-Emin Mahmud Kemal İnal, Divân-ı Yahya (İstanbul: Matbai 
Âmire, 1334), 3; Murat Uraz, Şeyhülislâm Yahya (İstanbul: Tefeyyüz Kitabhanesi, 1944), 3; Rekin Ertem, Şeyhülislâm Yahyâ Divanı 
(Ankara: Akçağ Yayınları, 1995), I; Agâh Sırrı Levend, Edebiyat Tarihi Dersleri (İstanbul: Kanaat Kitabevi, 1938), 247; Abdülkadir 
Altunsu, Osmanlı Şeyhülislâmları (Ankara: Ayyıldız Matbaası, 1972), 60. 

8 Lütfi Bayraktutan, Şeyhülislam Yahya Divanından Seçmeler (İstanbul: Kültür Bakanlığı Yayınları, 1990), 1. 
9 Hasan Kavruk, “Şeyhülislâm Yahya”, Türk Edebiyatı İsimler Sözlüğü (Ankara: Ahmet Yesevi Üniversitesi-Kültür Turizm Bakanlığı, 

2022), 18/349. 
10 Hasan Kavruk, Şeyhülislâm YahyâDivânı (Ankara: MEB Yayınları, 2023), XIII. 
11 İnal, Divân-ı Yahya, 4; Bayraktutan, Şeyhülislam Yahya Divanından Seçmeler, 2; H. Necati Demirtaş, Şeyhülislâm Yahyâ Efendi Divânı 

Şerhi (İstanbul: Akıl Fikir Yayınları, 2016), 15. 
12 Kavruk, Şeyhülislâm Yahyâ Divânı, XIII; Süleyman Solmaz, Şeyhülislam Yahya Efendi Hayatı, Sanatı, Eserleri (Ankara: Akçağ Yayınları, 

2018), 9; Demirtaş, Şeyhülislâm Yahyâ Efendi Divânı Şerhi, 15. 
13 Muhammed b. Fazlullah ed-Dımaşkî el-Muhibbî, Hülâsatü’l-eser fi a’yâni’l-karni’l-hâdî ‘aşer (Beyrut: Dâru’s- sadır, t.y.), 4/469; İnal, 

Divân-ı Yahya, 5-6. 
14 İnal, Divân-ı Yahya, 6-7; Kavruk, Şeyhülislâm Yahyâ Divânı, XV. 
15 M. Münir Aktepe, “Kemankeş Ali Paşa”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2022), 25/248. 
16 Muhibbî, Hülâsatü’l-eser, 4/469. 



 
 
 

 Fatma ESEN - Sevim YILMAZ 
 

 

 
 
 
146 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

meselelerin akabine17 1043/1634’te üçüncü defa bu makama atanır ve görevini ölünceye kadar 
devam ettirir.18 1053/1644 tarihinde Zilhiccenin onsekizinci cumartesi gecesi dâr-i bekâya 
irtihal eyler.19 Kabri İstanbul’da Sultan Selim civarında Kavgacı Dede Türbesi içerisindedir. 
Onsekiz yıl iki ay yirmibeş gün süre ile üç defa şeyhülislâmlık makamında bulunmuş, edebiyat 
ve şiirle uğraşmış divan sahibi şeyhülislâmlardandır.20 

2.2. Yaşadığı Dönem, Şiirinin Özellikleri ve Tasavvufî Kişiliği 
XVII. yüzyıl, Osmanlı Devleti’nde siyasi, ekonomik ve kültürel yönden özel bir yere sahiptir. Bu 
dönemdeki bazı tarihi hadiseler, devletin geleceğini belirlemiş ve yeni bir anlayışın hâkim 
olmasına zemin hazırlamıştır.21 Bunlardan biri tekke- medrese tartışmaları şeklinde tezahür 
eden Kadızâdelilerle Sivâsîler arasındaki görüş ayrılıklarıdır. İstanbul merkezli olarak ortaya 
çıkan bu hareket, dinî-siyasî bir nitelik taşır. Hareketin ortaya çıkış sebeplerini siyasî, sosyal, 
ekonomik ve dinî etkenler çerçevesinde değerlendirmek mümkündür.22 Bu bağlamda her ne 
kadar dinî bir hareket hüviyetinde görünse de aslında farklı sâiklerle ortaya çıkmış olduğu 
anlaşılmaktadır. 

Kadızâdelilerin iktidar üzerinde varlıklarını hissettirmeleriyle mutasavvıflara karşı cephe 
açılmış, mutasavvıflar küfürle itham edilmiş, tekke ve medreseler karşı karşıya gelmiştir. 
Şeyhülislâm Yahyâ’nın bir devlet adamı duruşuyla taraflar arasında denge sağlamaya siyasi 
çekişmelerin dışında durmaya çalıştığı ancak yaşanan tartışmalarda genellikle 
mutasavvıflardan yana bir tavır sergilediği de kaydedilmiştir. Fakat bu tavrı çok açık değil de 
uzlaştırıcı nitelikte ortaya koyduğu, yine şairin Halvetî ve Mevlevîlere sempati duyduğu ve bu 
tarikat erbabının da kendisine karşı hürmetkâr olduğu da kaydedilir.23 

Dönemin tartışma konuları içerisinde sema ve devran gibi zikirlerin raks olarak nitelendirilmesi 
de yer alır. Yahyâ Efendi’nin Mevlevîlerin sema zikrinde dönmelerini ve musiki aletlerini 
kullanmalarını terk edip şeriata uygun olarak Mesnevîhâne’nin hadis nakli gibi vaaz ve 
nasihatlerle ilgili okumalar yapmalarına dair24 menfî fetvasını vermeye zorlandığı ve dönemin 
tartışma ortamında mutasavvıflardan yana bir tavır takındığı kaydedilir. Yine dönemin pek çok 
şairinin tekke erbabının yanında yer almasının esas itibariyle dinî esasların yaşanmasında 
                                                                                 
17 Ertuğrul Akın, Şeyhülislâm Zekeriyyâzâde Yahya Efendi’nin (ö. 1053/1644) Fetvaları ve Fıkhî Analizi (İbadetler, Aile ve Ceza Hukuku 

Özelinde Bir İnceleme) (Çanakkale: Çanakkale OnSekiz Mart Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, Doktora Tezi, 2023), 11; Ziya 
Yılmazer, “IV. Murad”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2020), 31/79-180. 

18 Naimâ Mustafa Efendi, Târîh-i Nâimâ, haz. Mehmet İpşirli (Ankara: Türk Tarih Kurumu, 2014) IV/991; Muhibbî, Hülâsatü’l-eser, 
4/469; İnal, Divân-ı Yahya, 7. 

19 Pervin Çapan, Mustafa Safâyî Efendi Tezkire-i Safâyî (Ankara: Atatürk Kültür Merkezi Başkanlığı Yayını, 2005) 731; Ruhsar 
Zübeyiroğlu, Mecmau’t-teracim Mehmet Tevfik Efendi (İstanbul: İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 
1989), 118. 

20 İnal, Divân-ı Yahya, 22; Ertem, Şeyhülislâm Yahya Divanı, VII. 
21  Ali Fuat Bilkan, Fakihler ve Sofuların Kavgası (İstanbul: İletişim Yayınları, 2016), 21. 
22  Ali Durmuş, “XVII. Yüzyılda Osmanlı Devleti’nde Kadızâdeliler Sivasîler Arasında Musâfaha-İnhinâ Tartışmaları”, Akademik 

Platform İslami Araştırmalar Dergisi 5/1 (Nisan 2021), 46. 
23 Kenan Bozkurt, “Şeyhülislam Yahya’nın Şiirlerinde Püritenizm Eleştirisi”, Euroasıa Journal of Socıal Scıences, Sosyal Bilimler 

Kongresi Kitabı, ed. Abdulsemet Aydın (Diyarbakır: Ubak Yayınevi, 2019), 560, 563, 572. 
24 Aydın Tonga, Osmanlı’nın Paralel Devleti Kadızadeliler (İstanbul: Doğu Kitabevi, 2017), 156. 

https://doi.org/10.52115/apjir.889517


 
 

 
 Şeyhülislâm Yahyâ Divan’ında Tasavvufî Remizlerin Kullanılışı: Sâkînâme Örneği 

 

 

 
 
 
147 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

“kalbî hayat” ve “estetik algı”nın gözetilmesinden kaynaklandığı da söylenmiştir.25 Onun bu 
tutumunu dönemin yoğun sosyo-kültürel ve siyasi tartışmalarını şiddete varmayan uzlaşmacı 
ve birleştirici bir yaklaşımla çözme gayretinin bir yansıması olarak yorumlamak gerektiği 
kanaatindeyiz. Nitekim şairin bu tasavvufî düşüncesi ve uzlaşmacı karakteri, söz konusu çalışma 
açısından büyük önem taşımaktadır. Bu düşünceyi tespitte yakın arkadaşları ve hakkında 
söylenilenler de bize rehber olacaktır. Şairin tasavvufî kişiliği hakkında en fazla söz söyleyen 
şair Fâizî (ö. 1031/1622)26 onun bazen büyük yerlerde âlimlere reislik yaptığını, bazen tasavvuf 
ehli ile bir köşeye çekildiğini zikretmiş ve Divan’ında şöyle demiştir: Bâyezîd-i vera vü zühd 
Cüneyd-i ulema /Peyrev-i fahr-ı rüsulpişrev-i ehl-i afaf (K. 10/19) Koyup evrâdını olırdı du’âya meşgûl/ 
Olsa takvâsı eğer gûş-zed-i mürşid-i hâf (K. 10/34)27 Mehmed Zuhûrî Efendi (ö. 1042/1633) 
Yahyâ’nın eşyanın hakikatlerinin sırrını tecrübe etmeye hazırlandığını söyler. Ona göre Yahyâ 
Efendi, gizli nükteleri keşfeden, ilimlerin gizli hususlarını inceden inceye araştıran, Allah’ın 
feyiz ve lütfuna mazhar olmuş bir kimsedir. Yahyâ’nın kalbi, cilalanmış bir aynadır, kalbi 
âlemlerin, varlıkların sırlarını göstermektedir.28 

Mısır’da görev yaptığı yıllarda tarikatlarla iyi ilişkiler içinde olduğuna dair kayıtlar mevcuttur. 
Bu kayıtlara göre Şeyh Abdülkadir b. Muhammed Kadib b. Elban (ö. 1040/1630-1?)Yahyâ 
Efendinin iletişimde bulunduğu kişilerden biridir. Suriye’nin Hama şehrinde doğan İbnKadib b. 
Elban, henüz çocukken babasıyla birlikte Halep’e yerleşmiş, daha sonra Yahyâ Efendi’nin 
kadılığı sırasında Kahire’ye taşınmıştır. Onların ilişkisi Yahyâ Efendi’nin dinî kimliğini ve 
sûfîlerle olan yakınlığını göstermesi bakımından önemlidir. Onun ileride Şeyhülislâm olacağını 
müjdelediği, Kahire’deyken Yahyâ Efendi’nin Nakşibendiyye, Kâdiriyye ve Halvetiyye 
tarikatlarının esaslarını öğrendiği, şeyhin ona kalbî zikri tavsiye ettiği ve seyrüsülûkünde 
Nakşibendiyye tarikatını takip etmesini önerdiği kaydedilir.29 Yahyâ Efendi hakkında 
Muhibbî’nin (ö. 1111/1699) babasından naklen söylediği şu sözler de bu konuda fikir 
vermektedir: “Yahyâ Efendi, ulema-yı meşrık ve mağribin sultanı, ulûm-i cüziye ve külliyede 
şeyh-i kül idi. Vâhidü’z-zaman sânîi’n-Numan, mekârim-i ahlâk ile mevsûf, devlet-i 
Osmaniyye’nin bereketi, ‘umdetü’l-mülûk, mürşid-i ehli’t-tarîk ve’s-sülûk, bahr-i me‘ârif, bedr-i 
letâif, muhît-i rihâl-i ‘âmâl, kâbe-i erbâb-ı kemâl idi.”30 Kanaatimizce mürşid-i ehli’t-tarîk ve’s-
sülûk ifadesi, Şeyhülislâm’ın tasavvuf ehli oluşunun dışarıdan bir gözle ifade edilişidir. 

                                                                                 
25 Bilkan, Fakihler ve Sofuların Kavgası, 176, 16. 
26 Fâizî, hayatının sonuna doğru Celvetiyye tarikatına intisap etmiştir. Şeyhülislâm Yahyâ aynı zamanda Fâizî’nin amiridir. O 

Selanik kadısı iken Yahya Efendi, Rumeli Kazaskeridir. Fâizî, Şeyhülislâm Yahyâ’ya üç kaside sunmuş, gazellerinden ikisinde de 
yine ondan bahsetmiştir. Bk. Halil İbrahim Okatan, Kafzade Fâizî Hayatı Eserleri Sanatı - Tenkitli Divan Metni (İzmir: Ege Üniversitesi 
Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 1995), 8, 66. 

27 Kafzâde Fâizî, Divân (İstanbul: Süleymaniye Kütüphanesi, Fatih Koleksiyonu, 3888-002), 75a; İlyas Kayaokay, “Şeyhülislam Yahya 
İçin Yazılan Kasideler”, Millî Kültür Araştırmaları Dergisi (MİKAD) I/2 (Aralık 2017), 151. 

28 İlyas Kayaokay, “Şeyhülislam Yahya İçin Yazılan Kasideler”, 152. 
29 Muhibbî, Hülâsatü’l-eser, 2/465; Abdulkadir b. Muhammed b. Kadib El Ban, el-Mevâkıfu’l-ilahiyye, ed: Asım İbrahim el-Keyyâlî 

(Lübnan: Kitabu Naşirun, 1424/2016), 8; Ercan Akyol-Ali Benli, “Odesto a Rûmî Qâdî in Greater Syriaand Egypt: Literary 
Networks Surrounding Zekeriyyâzâde Yahyâ Efendi (1561-1644)” Der Islam102/1 (2025), 225. 

30 Muhibbî, Hülâsatü’l-eser, 4/467. 



 
 
 

 Fatma ESEN - Sevim YILMAZ 
 

 

 
 
 
148 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Çağdaşı İsmâil Rusûhî Ankaravî’nin (ö. 1041/1631) Yahyâ Efendi ile sıkı münasebetlerde 
bulunduğu,31 İstanbul Mevlevîhânelerinde yetişmiş şairler arasında onunla birlikte Şeyhülislâm 
Bahâyî’nin (ö. 1064/1654) de zikredilmesi32 ve her ikisinin Mevlevîliğinin meşhur olduğu 
bilgilerine yer verilir.33 Galata Mevlevîhânesi Şeyhi Âdem Dede’ye (ö. 1063/1653) bağlandığı34 
Bahâyî’nin onun hakkındaki “Sürasitân-ı Hazret-i Mollâya rûyunu / Mahlas olursa sana o dergâhdan 
olur” mısraları da ona olan övgüsünü gösterir.35 Tüm bu bilgiler ışığında şairin tasavvufa 
sempatisi olabileceği, muhtelif tarikatların tekkelerine devam ederek zaman zaman ünsiyet 
kurduğu, tarikat erbabı dostları içinde bulunma isteği, şeyhülislâm kimliği ile toplumsal hayatın 
bir tercihi olan tasavvufî çevrelere yakın olma arzusu ya da önce Nakşibendiyye, Kâdiriyye, 
Halvetiyye tarikatlarına intisabı ve Nakşibendiyye’de istikrarı daha sonra ise Mevlevîliğe 
intisabı veya en azından muhibbi olabileceği söylenebilir. Bu bilgiler ışığında tarafımızca 
şiirlerine anlam verilirken onun bulunduğu şeyhülislâmlık makamı, ilmi ve bu düşünce dünyası 
üzerinden bir perspektif ortaya konulmaya çalışılmıştır. 

Şeyhülislâm Yahyâ, şiirlerinde kullandığı şarap, kadeh, sarhoşluk, mey, meyhâne vb. kavramlar 
sebebiyle Kadızâdeliler tarafından eleştirilmiş hatta tekfir edilmiştir.36 Gazellerinin okunduğu 
zaman bir şeyhülislâmın yazamayacağı derecede rindane ve âşıkane bir eda hissedildiği37 
şeklindeki yargılar genel olarak divan şiiri hakkında da zikredilir.38 Aslında bu tarz kavramların 
kullanımı hem edebiyat terminolojisinin hem de şiir geleneğinin bir gereğidir. Öyle ki bir 
şeyhülislâmın haram olan şarap, sarhoşluk, mey gibi unsurlarızâhir anlamı ile kullanması ve 
teşvik etmesi ihtimal dışıdır. Bununla birlikte salt şiir geleneğinin bir yansıması olarak da 
niteleyemeyiz. Yahyâ Efendi’nin âşıkâne ve rindâne, hakîmâne veya mutasavvıfâne bir üslup 
benimseyerek tasavvufî düşüncelerini divan edebiyatı geleneği içinde yansıttığını söylemek 
daha isabetli olacaktır. 

3. Remiz ve Tasavvufî Bağlamsal Yorumlama  
Bir terim olarak remiz, ilk dönem sûfîlerinden Ebû Nasr es-Serrac’ın (ö. 378/988) ifadesi ile 
“sözün zâhirinin altında yatan, ehlinden başkasının anlayamadığı gizli mana”dır.39 Hücvirî, 
sûfîlerin remizli ifadeler kullanmalarının sebebini iki sebep ile izah eder. Biri müridin 
anlamasını kolaylaştırmak ve diğeri de bu ilmin ehli olmayan kimselerden sırları gizli 
                                                                                 
31 Semih Ceyhan, İsmail Ankaravî ve Mesnevî Şerhi (Bursa: Uludağ Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2005), 178. 
32 Safi Arpaguş, “Galata Mevlevîhanesi”, Büyük İstanbul Tarihi (İstanbul: İBB Kültür A.Ş., 2015), V/287. 
33 Hür Mahmut Yücer, “Eyüp’te Medfun Kadızade Mehmet Tahir Efendi ve Bir Eseri”, Eyüp Sultan Sempozyumu VIII Tebliğler 

(İstanbul: Eyüp Belediyesi Kültür Yayınları, 2004), 51,61. 10. Dipnottaki bilgiye göre “Şeyhülislâm Yahyâ Efendi (ö.1053/1644) ve 
Bahâyî Efendi (ö.1064/1654) Galata Mevlevîhânesi postnişîni Âdem Dede’nin bağlılarındandır.” 

34 Adem Ceyhan, “17. Asır Mevlevi Edebiyatından Bir Portre: Antalyalı Âdem Dede (1591-1653)”, Türkiyat Mecmuası (Bahar 2011), 
21/150. 

35 Muhbet Toprak, Şeyhülislam Bahayi Divanı Şerhi (Denizli: Pamukkale Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 
2006), 303; Erdoğan Uludağ, “Şeyhülislâm Bahâyî Divânı’nda Şahsiyetler”, Eski Türk Edebiyatı Araştırmaları Dergisi 5/3, (Aralık 
2022), 1250. Uludağ’a göre Hazreti Molla ifadesi ile Şeyhülislâm Yahyâ kastedebileceği gibi Hz. Mevlânâ da kastedilmiş olabilir. 

36 Bayram Ali Kaya, “Yahyâ Efendi, Zekeriyyâzâde”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2013), 43/245. 
37 Levend, Edebiyat Tarihi Dersleri, 248; Ertem, Şeyhülislâm Yahyâ Divanı, XIII. 
38 Ahmet Arı, “Divan Edebiyatı’nda Dinî-Tasavvufî Şiir Tasnifi ve Şeyhülislâm Yahyâ’nın Şiiri”, 117. 
39 Ebû Nasr Serrac, el-Lüma‘, thk. Abdülhalîm Mahmûd-Tâhâ Abdülbâkî Sürûr (Mısır: Daru’l-kütübi’l-hadis,1380/1960), 414. 



 
 

 
 Şeyhülislâm Yahyâ Divan’ında Tasavvufî Remizlerin Kullanılışı: Sâkînâme Örneği 

 

 

 
 
 
149 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

tutmaktır.40 Kuşeyrî’ye (ö. 465/1072) göre her ilim zümresinde olduğu gibi sûfîlerin de 
kullandığı ıstılahlar söz konusudur. Bunun amacı ise kendilerine has manaları birbirlerine 
anlatmak, kendilerine yabancı olanlardan ise bu manaları gizlemektir. Sûfîler, ehil olmayan 
kişilerden bu manaları saklamayı tercih etmişlerdir.41 Niyâzî-i Mısrî’nin (ö. 1105/1694) Risâle-i 
Tasavvuf ve İman-ıTaklidî ve Takhikî adlı eserinde yer verdiği bilgiler ışığında “Şaraptan murad 
marifetullahtır ki neticesi muhabbetullahtır. Şarabın neticesi aşktır. Aşkla muhabbet aynı 
anlamdadır. Meyhâne ise mürşidi kâmilin gönlüdür, muhabbetullah hazinesidir. Kadeh, 
mürşidin talibe telkin eylediği Allah ismidir. Yahud marifet-i ilâhiye ile sudur eden kelimâttır ki 
Sâlike geldikçe zevkiyle mest olur, aklı başından gider. Mahbubdanmuradmürşid-i kâmildir.”42 
Yine Gibb’e (ö. 1901) göre mutasavvıflar yaşadıkları zamandaki şairlerin kullandıkları aşk, şarap 
gibi kavramları almışlar ve benimsedikleri bu terimlere sırrî manalar izafe ederek bir 
nev’îremizli bir dil vücuda getirmişlerdir. Mesela bu dilde şarap, tasavvufî aşkı; meyhâne bu 
aşkın öğrenildiği yeri, meyhâneci bu aşkın mürşidini temsil eder.43 Çalışmaya esas olan ve 
edebiyat tarihçilerimiz tarafından Türkçe yazılmış sâkînâmeler arasında nitelikli kabul edilen 
bu eser, mutasavvıfâne44 bir karakter taşımaktadır. Şu beyitlerde  

“Ne sahbâ ki mest-i müdâmı suheyb/Ne mey kim anı içmemek ola ayb.” (S. 10) 

(O öyle bir şaraptır ki Süheyb onun müdavimi oldu. Onu içememek ayıp olurdu.) 

İlk Müslüman sahabe arasında zikredilen ve çeşitli eziyete dini uğruna maruz kalmış Süheyb b. 
Sinan’ı (ö. 38/659) şarabın müdavimi olarak zikretmesi zâhir mana ile örtüşemez.  

“Ne humdur o hum yâ ne müldür o mül / Ola mühr-dâr ana hatm-i rüsul.” (S. 28) 

(O küp nasıl bir küptür, o şarap nasıl bir şaraptır? Peygamberlerin sonuncusu ona mühürdar 
olsun) anlamıyla Hz. Peygamber, ilahî aşk küpünün mühürdarıdır. O küpün mührü onun 
elindedir. Zira bütün tarikatların silsilesi Hz. Peygamber’de son bulur.45 Burada zikredilen şarap 
kelimesinin zâhirî anlamıyla kullanılmış olması, onun Hz. Peygamber ile aynı poetik bağlamda 
anılmasını imkânsız kılar. Nitekim şiirdeki bu ifadenin tasavvufî bir mecaz olarak ilahî aşkı 
sembolize eden manevî bir içki anlamını taşıdığı açıktır. 

3.1.Şarap 
Sâkînâme’de şarap, tespit edebildiğimiz kadarıyla müdam, râh, bade, mey, dem, mül, hum, 
sahbâ, şarâb-ı tahûr olarak geçer. İslamiyet’in kabulü ile birlikte haram kılınan şarap, 
zamanlatasavvufî bir hüviyete bürünmüş ve şiirlerde var olmayı devam ettirmiş, farklı anlam 
daireleri içerisinde edebiyatın konularından biri haline gelmiştir. İslam toplumu içinde yaşayan 
                                                                                 
40 Ali b. Osman Hücvîrî, Keşfü’l-mahcûb, çev. Mahmud Ahmed-Mâdî Ebû’l-Azâim, thk. Ahmed Abdurrahim Es Sayih- Tevfik Ali 

Vehbe (Kahire: Mektebetü’s-sekafeti’d-diniyye, 1428/2007), 407. 
41 Abdülkerim el-Kuşeyrî, er-Risâletü’l-kuşeyriyye fi ilmi’t-tasavvuf, thk. Maruf Mustafa Zeyruk (Beyrut: el-Mektebetü’l-asriyye, 

1461/2001), 130. 
42 Niyâzî-i Mısrî, Risâle-i tasavvuf ve iman-ı taklidî ve takhikî (İstanbul: Süleymaniye Kütüphanesi, Pertev Paşa, 00261M-003), 13b. 
43 E. J. W. Gibb, Osmanlı Şiir Tarihi (İstanbul: Bürhaneddin Matbaası, 1943), I/22. 
44 Yavuz Demir, “Şeyhülislâm Yahyâ Efendi ve Sâkinâmesi”, Milli Kültür 62 (Eylül 1988), 34. 
45 Demirtaş, Şeyhülislâm Yahyâ Efendi Divânı Şerhi, 104. 



 
 
 

 Fatma ESEN - Sevim YILMAZ 
 

 

 
 
 
150 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

ve şarap içme ihtimali zayıf olan şairlerin bu motifi sıklıkla kullanması, onun zâhirî anlamından 
ziyade mecazî veya tasavvufî anlamıyla kullanılmış olabileceği ihtimalini gündeme getirir.46 
Tasavvufta şarap; aşkı, muhabbeti, şevki ve vecdi temsil eder.47 Şarap, insanı maddî âlemin 
sıkıntılarından kurtaran ve onu ebedî varlık makamına ulaştıran mecazî bir simgedir.48 Aşk ve 
şarap her ikisi de kişiyi kendinden geçirir, aklı mantığı kullanmaya engel olur. Bu itibarla 
aralarında benzerlik kurulmuştur.49 

Şarabın mana değişimi ıstılahların ve genel anlamda tasavvuf dilinin teşekkül sürecine yani h. 
III-IV. yüzyıllara kadar uzanmaktadır. Bu kelime ilk dönemlerde “sekr” ıstılahıyla 
ilişkilendirilmiştir. Sûfîlere göre sekr, tıpkı sarhoşluğun etkisi gibi insanın da Yaradan’a olan 
sevgisinin galebe çalmasıyla ortaya çıkan ve ayırt etme yetisini yok eden bir haldir.50 
Hücvirî’nin yer verdiği bilgilere göre sekr, Allah Teâlâ’ya muhabbetin galebesini ifade etmesi 
için mana ehli tarafından ortaya konulmuş bir tabirdir. Şiirde şöyle yer bulur: “Şarabı, kadeh 
kadeh içtim, ne şarap bitti ne de ben kandım”. Yine Yahyâ b. Muaz’ın (ö. 258/872) Bayezid-i 
Bistâmî’ye (ö. 234/848?) “Muhabbet denizinin tek bir damlasıyla sarhoş olan kimseye ne dersin? 
dediği, buna karşılık onun da “Yeryüzünün denizleri muhabbet şarabına dönüştüğü halde 
hepsini içip de hala susuzluktan kavrulan (benim gibi) kimse için ne dersin?”51 cevabını verdiği 
kaydedilir. Şarap, Allah’a ulaşmada coşkunluğu arttırmak için kullanılan bir araç olarak 
görülür.52 Yahyâ Efendi, elest bezminin şarabıyla sarhoş olan kişiyi meyhâneye çağırarak ilk 
beyte başlar. 

3.1.1. Elest Şarabı ile İlahi Aşkın Coşkusu 
“Gel ey neşve-dâr-ı şarâb-ı elest/ Belâ gûşesi içre evkâr53mest.” (S. 1) 

(Gel ey elest şarabının sarhoşu/ Bela köşesi içinde kuş yuvaları sarhoştur)54 

A’râf Sûresinin ilgili âyetine55 telmihle elest bezminde Allah’ın insanlardan aldığı ahde işaret 
eder. Ruhlar bu hitap karşısında Allah’a karşı duydukları aşkla kendilerinden geçmiş ve sarhoş 
olmuşlardır. Şair, bu ilahi zevke “elest şarabı” der ve kendinden geçişi şarap mestliğine 
benzetir. Bu, öyle bir diyalogdur ki üzerinden çokzaman geçmiş olmasına rağmen ruhlardan hiç 

                                                                                 
46 Özlem Çayıldak - Hasan Kavruk, “Sâkî-Nâmelerde Şarap Tasvirleri”, TurkishStudies 13/5 (Aralık 2017), 84. 
47 Süleyman Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü (İstanbul: Kabalcı Yayıncılık, 2012), “Şarap”, 327. 
48 Erdoğan Uludağ, “Divan Edebiyatı Türlerinden Sâkînameler ve Şeyhülislam Bahayi’nin Sâkînamesi”, Atatürk Üniversitesi Türkiyat 

Araştırmaları Enstitüsü Dergisi 9, (1998), 52. 
49 Üstüner, Divan Şiirinde Tasavvuf, 245. 
50 Nasrullah Pürcevâdî, Can Esintisi İslamdaŞiir Metafiziği, çev. Hicabi Kırlangıç (İstanbul: İnsan Yayınları, 1998), 288. 
51 Hücvîrî, Keşfü’l-mahcûb, 212, 216. 
52 Yeliz Yasak, Şeyhülislâm Yahyâ Divân’ında Aşk (Edirne: Trakya Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2008), 

62. 
53 Evkar: Kuş yuvaları demektir. Bela köşesi içinde bütün kuş yuvaları sarhoştur. Bk. Solmaz, Şeyhülislam Yahya Efendi Hayatı, Sanatı, 

Eserleri, 34. Farklı nüshalarda ‘efkâr’ olarak da geçer. ‘Fikirler sarhoştur kendinden geçmiştir’ anlamındadır. İnal, Divân-ı Yahya, 
74; Ertem, Şeyhülislâm Yahyâ Divanı, 15; Kavruk, Şeyhülislâm Yahyâ Divânı, 8. 

54 Solmaz, Şeyhülislam Yahya Efendi Hayatı, Sanatı, Eserleri, 34. 
55 A’raf, 7/172. 



 
 

 
 Şeyhülislâm Yahyâ Divan’ında Tasavvufî Remizlerin Kullanılışı: Sâkînâme Örneği 

 

 

 
 
 
151 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

silinmemiştir.56 Mezkûr âyet bütün insanların nefislerinin derinliklerinde Allah’ın rabliğine 
şahitlik ettiklerine işaret etmektedir. İşte bu misaktan hareketle insanlığın kollektif bir 
muhayyile taşıdığına ve insanın fıtraten Allah’a dönük olduğuna dikkat çekilir.57 İşte o zaman 
söz vermiş olan insan, dünya hayatına geldiği zaman bu verdiği söze sadık kalmalıdır. Şairler 
sevgililerine elest bezminde âşık olduklarını, aşklarının o zamandan bu yana devam ettiğini 
söyler. 58 Gibb’e göre sûfîler için zaman tehaddüs edilmeden evvel oluşan ve hiçbir zaman 
unutulmayan bu akdin yansıması, ruhu aramaya sevk eder ve ruh vecd hali ile kendinden 
geçerek elest şarabı ile mest olur.59 Nitekim Mevlânâ Celaleddin-i Rûmî (ö. 672/1273) âlemde 
her şeyin her an elestin muhatabı olduğunu ifade eder.60 İlahî aşk ezelden ebede bir yolculuk ve 
yolda arayıştır. 

3.1.2. Hakk’ın Sırları ile Âb-ı Hayat Arayışı 
Şaire göre şarap, kevser havuzunun suyu gibi devadır, ferahlatıcıdır (S. 9). Sarhoşluk yaratmaz, 
kırmızıdır. İçine Hakk’ın sırları katılmıştır. Onu içen Hak âşıkları sarhoş olur (S. 11). Bu şarabı 
içen mürid seyrüsülûkta ilerledikçe birtakım hakikatlere muttali olur.61 Cem ve İskender de o 
şarabın müdavimi olmuştur. 

“Cem ol bâde-i nâbunefgendesi /Sikender o mey-hânenünbendesi.” (S. 13) 

(Cem o saf şarabın düşkünü, İskender de o meyhânenin bendesi olmuştur) 

Cem’in kimliği, yaşadığı yer ve zaman, seyahatleri, peygamber olup olmadığı ve İskender’le 
bağlantısı noktasında ittifak yoktur.62 Cem, Divan şiirinde şarap, kadeh ve eğlence meclisi ile 
anılır.63 Edebiyatta iktidar ve ululuğu temsil eder aynı zamanda zevk ve eğlence sembolüdür. 
İran mitolojisine göre Nuh Peygamber zamanında 700 ya da 1000 yıl yaşadığı söylenen Cem’in 
şarabı bulduğu rivayet edilir. Cem dünyayı dolaşırken Azerbeycan’a gelir ve burayı beğenir. Gün 
doğunca yüksek bir yere taht koydurur. Kaftanını giyip bu tahta oturur. Güneş doğunca taht, 
tac ve kaftan parlamaya başlar. İnsanlar bunu görünce ona Cem-şid (ışık şahı) derler. Yine 
efsaneye göre İdris Peygamberin şeriatına tabi olmuş, sonra tanrılık iddiasında bulununca halk 
ondan yüz çevirmiştir. Bazılarına göre ise Cemşid, Süleyman Peygamberdir. Ayna ile anılırsa 
İskender kişiliğine bürünür.64 İskender hakkında ise iki söylem vardır. Biri İskender-i 
Zülkarneyn; diğeri ise İskender-i Yunanî’dir. Birbirinin yerine kullanılarak karıştırılan bu iki 
şahsiyet aslında birbirlerinden farklı kişilerdir. Büyük İskender’in M.Ö. 356-323 yıllarında 
yaşadığı, içki içen, adam öldüren, çok tanrılı bir dine inandığı; İskender-i Zülkarneyn’in ise bir 
                                                                                 
56 Demirtaş, Şeyhülislâm Yahyâ Efendi Divânı Şerhi, 80. 
57 Mahmud Erol Kılıç, Hayatın Satır Araları (İstanbul: Sûfî Kitap, 2013), 32-33; Wıllıam C. Chıttıck – Sachıko Murata, İslâm’ın Vizyonu, 

çev. Turan Koç (İstanbul: İnsan Yayınları, 2003), 218-220. 
58 İskender Pala, Ansiklopedik Divân Şiiri Sözlüğü (Ankara: Kapı Yayınları, 2005), “Bezm-i Elest”, 85. 
59 Gibb, Osmanlı Şiir Tarihi, I/22. 
60 Ahmed Avni Konuk, Mesnevî-i Şerîf Şerhi, haz. Mustafa Tahralı-Selçuk Eraydın (İstanbul: Kitabevi, 2011) II/ 67. 
61 Demirtaş, Şeyhülislâm Yahyâ Efendi Divânı Şerhi, 88. 
62 Ömür Ceylan, Tasavvufi Şiir Şerhleri (İstanbul: Kapı Yayınları, 2007) 382. 
63 Gencay Zavotçu, Klasik Türk Edebiyatı Sözlüğü (İstanbul: Kesit Yayınları, 2013), “Cem”, 154. 
64 Pala, Ansiklopedik Divan Şiiri Sözlüğü, “Cem”, 86. 



 
 
 

 Fatma ESEN - Sevim YILMAZ 
 

 

 
 
 
152 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

peygamber veya salih kul olduğu rivayet edilir. Kur’an-ı Kerim’de65 zikredilen İskender 
hakkında da rivayetler muhteliftir. Edebiyatta İskender söz konusu edilince âb-ı hayat araması, 
Hızır ile olan yakınlığı, yolculukları, ordusunun çokluğu vs. yönleri zikredilir.66 Şair bu beyitte 
ilahi aşk yolunda mesafeler kat etmiş mürşid-i kâmil ile ilahi aşkı öğrenmeye çalışan, mâsivâ 
kayıtlarından arınmış müridleri kastetmektedir. Zira müridler Allah’a/sevgiliye kavuşmayı 
arayan, bir nevi sonsuzluğu arayan kimselerdir. Bu arayış aşk şarabının dönüştürücü etkisini 
büyütür. Onlar ilahi aşk meyhânesinin bendesi olabildikleri ölçüde terakki edebilirler. 

3.1.3. Karanlığın Boyasından Aşk Küpüne 
Şair ilahî aşk şarabı ile dolu kadehi, parıltısı ile gecenin karanlığını aydınlatan bir çerağa ya da 
mücevhere teşbih eder (S. 16).67 Allah’ın rızasını isteyen de o şaraptan içmelidir. Onun aslı Allah 
rızasının habbesidir, özüdür. Fenâfillah bu aşktan zuhur eder (S.21). Allah’ın zatı, aşk şarabında 
Sina Dağı’ndakine benzer bir şekilde ortaya çıkmıştır. Bu yönüyle aşk kadehi, içindeki âb-ı 
hayatla bir aynaya benzemektedir (S. 23-25). O şaraptan ne kadar içilirse içilsin onun lezzet ve 
zevkine doyum olmaz (S. 26). Koyu ve parlak renkli mavi küpün dolup dolup boşalması istenir 
(S. 27).68 

“Tehî anlayan anı gümrâhdur / O hum menbâ-ı sıbgatu’llâhdur.” (S. 29) 

(Onu boşzannedenler yolunu şaşırmıştır. O küp, sıbgatullahın kaynağıdır.) 

Şiirdeki “sıbgatullah” Allah’ın dini69 anlamındadır. Bu ifade ile70 âyete telmihte bulunularak 
Allah’a ulaşmak isteyenlerin ilahi aşkın yani Allah’ın dininin yolunu tutması gerektiği ifade 
edilir.71 Şiire göre ilahi aşk, dinin özü ve kaynağıdır. Şeraitsiz bir ilerleme kaydedilemez  

O, şarap/aşk küpü, Cenâb-ı Hakk’ın feyzinin kaynağıdır. Bahar bulutları onun buharından 
meydana gelir (S. 30). O küpün sızıntıları havayı mutedilleştirir. O şarap öyle bir feyizdir ki ilaç 
ya da tabip o feyzi sağlayamaz. Aşka düşmüş gönüllerde derman için ilaç ve tabibe gerek yoktur. 
Aşk, kuru fidanlara yani aşksız gönüllere feyz verir. Onları aydınlatır. Kuruluktan kurtarır 
(S.32). 

“O meyden gülün sâgarıtolımül /Konulmuş ana bir avuç berg-i gül.” (S.34) 

(Gülün kadehinin içi şarapla doludur. İçine de bir avuç gül yaprağı konulmuştur) 

Yukarıdaki beyitte kadeh anlamına gelen “sağar” gibi kelimeler tasavvufî mecaz olarak şu 
anlamları temsil etmektedir: Âşık, arif ve mürşidin gönlü; içinde gayb nurlarının temaşa edildiği 

                                                                                 
65 Kehf, 18/83-99. 
66 Pala, Ansiklopedik Divan Şiiri Sözlüğü, “İskender”, 236. 
67 Demirtaş, Şeyhülislâm Yahyâ Efendi Divânı Şerhi, 88, 91. 
68 Yasak, Şeyhülislâm Yahyâ Divân’ında Aşk, 63. 
69 Muhammed b. Ebi Bekr b. Abdilkadir er-Râzî, Muhtâru’s-sıhâh, haz. Yusuf Muhammed (Beyrut: el-Mektebetü’l-asriyye, 

1418/1997), 173. 
70 Bakara, 2/138; Mehmet Yılmaz, Edebiyatımızda İslamî Kaynaklı Sözler Ansiklopedik Sözlük (İstanbul: Enderun Kitabevi 1992), 

“Sıbgata’llâh”, 144. 
71 Demirtaş, Şeyhülislâm Yahyâ Efendi Divânı Şerhi, 104. 



 
 

 
 Şeyhülislâm Yahyâ Divan’ında Tasavvufî Remizlerin Kullanılışı: Sâkînâme Örneği 

 

 

 
 
 
153 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

şey, sülûk halindeki sâliki mest eden vahdet şarabının kadehi; Allah ile en yakın olunan vakit, 
haller ve davranışlar. Ayrıca âlemdeki her zerrenin gönlünün bir kadeh olduğu, ârifin de bu 
kadehlerden marifet şarabını içtiği söylenmiştir.72 Gül ise gönülde meydana gelen bilginin 
neticesi kesret, ilahi güzellik ve Hz. Peygamberi temsil anlamında kullanılır.73 Şaire göre 
mürşidin gönül kadehi, ilahî aşk şarabıyla doludur. İçine de Hz. Peygamber’den yayılan ilim ve 
hikmet serpiştirilmiştir. 

3.1.4. Sâlikin Rehberi ve Aşkın Kısalttığı Yolda İrade 
“Olan sâlik-i râhkanzil gerek / O rahşilekat‘-ı menâzilgerek.” (S. 40) 

(Yola girene kandil gerek, o atla menzilleri kat etmek gerek) 

Aşk şarabının sâliki olan müride bir mürşidin rehberliği gereklidir ve o vasıta ile menzilleri kat 
etmelidir. Hakikî mürşid, Hz. Peygamber’dir. Diğerleri onun manevî vârisleridir. Mürşid, müridi 
irşad edip dini konularda nasihatte bulunarak manevî ilerlemesine vesile olur. Sonraki beyitte 
ise bu yolun 100 merhalesinden bahseder. Bu yol ne kadar uzun ise de yolda varid olan aşk, 
coşku ve cezbe ile yol kısalır (S. 41). İlahî aşk; hevâdan arındırır, nefsanî kirlilikleri temizler, 
kesrete düşmüş âşıkları doğru yola çeker, solgun yüzleri neşelendirir (S. 44). 

Şair, yaşadığı toplumun ahlâkî yapısı ve kendi nefis muhasebesi ışığında bir değerlendirme 
yaparak güzelliklerin yok olduğunu, eskiyi özlediğini (S. 46) ve hayattan neredeyse hiç zevk 
almadığını, dost meclislerinin ise artık eski tadını kaybettiğini (S. 47) dile getirir. Ayrıca makam, 
servet sahibi ve kibirli kimselerin ilahî aşk zannettikleri birtakım duygulara kanarak yanılgı 
içinde olduklarını (S. 48); fakir ve kimsesizlerin ise hakikî aşk ile mest oldukları vehmiyle 
yaşadıklarını zikreder (S. 49). Yani ilahî aşkın zenginlik fakirlik ya da statü işi olmadığını, 
samimiyet ve rızaya teslimiyetle söz konusu olabileceğini, zerre kadar gayreti olanın emeğinin 
karşılığını göreceğini belirtir (S. 57). Şaire göre ilahi aşk şarabı şöyledir: 

“O berk-i cihân-sûz ola tâbdâr/ Yana hırmen-i töhmet-i ihtiyâr.” (S.62) 

(O cihanı yakan şimşek çok parıltılı olsun, bir töhmet olan irade harmanını yakıp kül etsin) 

Tasavvufta irade, sâliklerin yolunun başlangıcıdır. Aynı kökten türeyen mürid ise tasavvufta 
iradesi bulunmayan kimse için kullanılır. Zira iradesinden sıyrılmayan kimse mürid olamaz.74 
Şiirde işaret edilen müridin tüm benliğinden arınarak nefsânî arzularını terbiye edip Cenâb-ı 
Hakk’ı irade etmesidir. 

Şair, ilahîaşk şarabını hazmı kolay bir suya benzetmekte ve mürşidinden onu talep ederek âb-ı 
hayatın dahi ondan hicab duyduğunu ifade eder (S.63). Zira aşk şarabı, âb-ı hayattan üstündür; 
ebedî hayatın kaynağıdır. İnsanı ebedîleştirir ve dağınık olan gönülleri pejmürdelikten kurtarır 
(S.64).Mezkûr beyitlerde ilahî aşk şarabının nitelikleri ortaya konulmuştur. Bir sonraki aşamada 

                                                                                 
72 Kaplan Üstüner, Divan Şiirinde Tasavvuf (Ankara: Birleşik Yayınları, 2007), 249. 
73 Üstüner, Divan Şiirinde Tasavvuf, 299. 
74 Kuşeyrî, Risâle, 350. 



 
 
 

 Fatma ESEN - Sevim YILMAZ 
 

 

 
 
 
154 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

ise bu hayat verici kaynağı müride ulaştıran kişi konumundaki sâkî figürünü incelemek yerinde 
olacaktır. 

3.2. Sâkî 
Sâkî kelimesi Arapça “سقى” kökünden gelir: Sulamak manasındadır. Sâkî de su veren, su dağıtan; 
kadeh, içki sunandır.75 Yine bezm-i işrette içilen şarap vs. diğer içecekleri kadehlere döküp 
dağıtan, kadeh sunan76 şeklinde de geçer. Sâkî hakikatleri beyan etmek, remizleri açıklamakla 
ariflerin gönlünü Allah aşkıyla doldurur. O mürşid-i kâmildir. Hak Teâlâ, sâkî sıfatlıdır. 
Kendisine âşık olanlara aşk ve muhabbet şarabı sunar.77 Sâkî, şiirlerde içki sunar, meclise 
canlılık verir.78 Şair onbeyite “Kanı sâkîyâ” çağrıları ile başlar. Bu çağrılar istek ve yönelişi 
anlatır. Aşağıda bu ifadeler çerçevesinde beyitler bir araya getirilerek anlamlandırılmıştır. 

3.2.1. Zıtların Uyumundaki Âhenk 
Şair şöyle der: 

“Odur sâkiyâ âteş-i âb-sûz / Odur sâkiyâ âb-ı âteş-fürûz.” (S. 19) 

(Ey Sâkî! Suyu kaynatan ateş, ateşi tutuşturan su ilahi aşktır) 

Ateş ve su bir arada bulunmaz. Birbirine iki zıt bu iki kavram bir araya gelerek çarpıcı bir imaj 
oluşur. Elementleri itibariyle yapısal benzerlik de içerir. Ateş nasıl ki yakıcı özelliğe sahipse 
aşkın da gönlü yakıcılığı söz konusudur. Âşık gönlündeki ateşi söndürmek için de gözyaşı döker. 
Dökülen gözyaşı da aynı zamanda gönlü yakar. Zıtlıkları bir araya getiren de ilahî aşktır. Ateş 
uzun süre yanarak suyu ısıtır. Su ise bir lahza da ateşi söndürür. İlahî aşk da yavaş yavaş uzun 
sürede meyvesini verir. Gelinen makamdan ise düşmek bir anda söz konusu olabilir. Bu 
anlamda da ilahî aşk her an teyakkuz gerektirir. İlahî aşk ile vecd hali ile coşan sâkî, kendi 
yapısal özelliklerinin dışına çıkar bir hale bürünür ki su, yakıcı; ateş, yanıcı bir hal alır. 

3.2.2. Şarab-ı Tahûrunİskası Altındaki Sâlik 
“Kanı sâkiyâ ol mey-i rûh-bahş / Odur sâlik-i râha gül-gûnrahş.” (S. 39) 

(Ruh bahşeden bu şarap, tarikat yoluna girenleri maksuda ulaştıran gül renkli attır)  

Gül-gûn, edebi metinlerde daha çok şarap ve rengi kızıla çalan atlar için isim veya sıfat olarak 
kullanılır.79 Şarap, ilahi aşkın ortaya çıkardığı etki ile sâlike ruh bahşeder, can verir. Gönüldeki 
masivâyı yok eder. Onu aydınlatır.  

“Kanı sâkiyâ ol şarâb-ı tahûr / O feyz-i Hudâ çeşme-i deşt-i nûr.” (S. 43) 

Beyitte İnsan Sûresi 21. âyetteki cennetliklerin rableri tarafından “şarab-ı tahûr” ile iska 
edileceğine telmih yapılır. Ey sâkî diye mürşid-i kâmile seslenilir ki hani nerde o Hüdâ’nın o 
                                                                                 
75 Ferit Devellioğlu, Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik Lugat (Ankara: Aydın Kitabevi, 2017), “Sâkî”, 1069. 
76 Şemseddin Sami, Kâmûs-u Türkî (İstanbul: Çağrı Yayınları, 2010),“Sâkî”, 700. 
77 Erdoğan Uludağ, “Divan edebiyatı Türlerinden Sâkînameler ve Şeyhülislam Bahayi’ninSâkînamesi”, Atatürk Üniversitesi Türkiyat 

Araştırmaları Enstitüsü Dergisi 9, (1998), 49. 
78 Ağah Sırrı Levend, Divan Edebiyatı Kelimeler Remizler Mazmunlar ve Mefhumlar (İstanbul: Dergâh Yayınları, 2015), 305. 
79 Ahmet Atillâ Şentürk, Osmanlı Şiiri Kılavuzu (İstanbul: Dün Bugün Yarın Yayınları, 2021), “Gülgûn”, V/424. 



 
 

 
 Şeyhülislâm Yahyâ Divan’ında Tasavvufî Remizlerin Kullanılışı: Sâkînâme Örneği 

 

 

 
 
 
155 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

tertemiz içeni temizleyen şarabıdenir.80 İlahî aşk, insanı kirli huylarından temizleyip temiz 
vasıfları yerleştirir. Kanaatimizce şarap zâhir anlamı ile olsa idi Cenâb-ı Hakk’ın feyz ve 
bereketine nail kılması anlamındaki bu mısralarda zikredilen “Hüdâ” lafzının dahi bir araya 
gelmesi söz konusu olmazdı. Bu beyitler gösterir ki Yahyâ Efendi, kelimelere tasavvufî manalar 
yükler. Şarabın kendisine sunulmasını ister (S.53) ki iradeyi yok edip fenâya ulaşsın. 

“Getür sâkiyâ ol mey-i sâdeyi / Boyumca bana câme kıl bâdeyi.” (S. 60) 

(Ey mürşid-i kâmil! O sade içkiyi getir ki boyumca elbise olsun) 

Mürşid-i kâmile seslenerek aşk şarabını tüm vücudunu kaplayan bir elbise kılmasını ister.  

“Kanı sâkiyâ ol dırahşende berk / Ki cân âlemin eyleye nûra gark.” (S. 61) 

(Ey sâkî hani nerde o şimşek gibi parlayan kadeh? Ki can âlemini nura gark etsin) 

Aşk can âlemini nura gark eden parıltılı ve göz alıcı bir şimşek gibidir. İnsanın akıl yetisini 
elinden alarak menfi nefsanî sıfatları yok etmelidir. Bu şekilde yol olan sâlikmâsivâyı ve kesreti 
gönlünden uzaklaştırmalıdır. 

“Kanı sâkiyâ ol güvârendeâb / Ki âb-ı hayât eyler andan hicâb.” (S. 63) 

(Ey sâkî! Ab-ı hayatın dahi kendisinden utandığı o hazmı kolay su nerede?) 

Âb-ı hayatın nasıl ölümsüzlük sunduğuna inanılırsa aslında ilahi aşk şarabı da ondan ziyade 
sonsuzluk bahşeder. Şiirde Cemşid’in elindeki içinde bütün kadehi gösteren yedi köşeli bir 
kadehe atfedilerek “câm-ı gît-i nümâ” ifadesi ile mürşidi kâmil aranır (S.65). Cem’in efsanevî 
kadehi bulunmazsa da kırık, incinmiş gönlünün ele alınıp mürşidden iyi ve hoş muamele ile 
yardım ve lütuf istenir (S. 66).  

Aşağıdaki başlıkta meyhâne remzi ile kastedilen ilahî aşkın sunulduğu yerdir. Bir nevi sonsuzluk 
vadeden şarabın özlemi içindeki müridin, “câm-ı gît-i nümâ” ile aradığı mürşidine ulaştığında 
bu aşkı tadacağı mekânın adı meyhâne olur.  

3.3. Meyhâne 
Meyhâne anlamında meykede de kullanılır. Meyhâne ilahi aşkın sunulduğu tekke, her çeşit 
ihtirastan uzak aşk dolu bir âlem; Allah sevgisi ile dolu aşığın gönlü, sâlikin aşk ve şevkle Hakk’a 
münacat yeri, Hakk’ın tecellisi karşısında fani olmak gibi manalara gelir.81 Şair meyhânenin 
kendisi, kapısı, meclisi ve meyin özelliklerini Sâkînâme’nin tamamına yayarak anlatır.  

“Der-i meykedebâzdur kıl şitâb / Bi-hamdi`llâh irdi dem-i feth-i bâb.” (S. 2) 

(Meyhâne kapısı açıktır, acele et. Hamd olsun kapının açılma zamanı geldi) 

Şair âşığı tekkeye, dergâha davet ederek meyhâne kapısının açılma zamanı geldiğini, buraya 
gelmek için acele edilmesi gerektiğini belirtir. Yine sonraki beyitte ilahî aşkın öğrenildiği 

                                                                                 
80 Demirtaş, Şeyhülislâm Yahyâ Efendi Divânı Şerhi, 111. 
81 Üstüner, Divan Şiirinde Tasavvuf, 256. 



 
 
 

 Fatma ESEN - Sevim YILMAZ 
 

 

 
 
 
156 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

meyhâne o kadar yüce bir mekândır ki gökteki hilal o meyhânenin kapısının altından halkası, 
meleklerin kanatları da o meyhânenin süpürgesi olsa yeridir. Çünkü orada her gün zikir meclisi 
kurulmakta ve Allah adı anılmaktadır.82 Şair, bu dergâhta yapılan manevî arınmayı sonraki 
beyitlerde somut bir imgeyle anlatmak üzere “lâ süpürgesi” ve “miftâhı illâ” kavramına 
başvurur. 

3.3.1. Lâ Süpürgesi ile Arınma  
“İder ferşini pâk cârûb-ı lâ / Komaz zerrece anda gerd-ı sivâ.”83 (S. 4) 

(Lâ süpürgesi zemini pak eder. Zerrece sivâ bırakmaz onda) 

“Açık dest-yârî-i mevlâ ile / Anunkuflımiftâh-ı illâ ile.” (S. 6) 

(Mevla’nın dost eli ile açılır. Onun kilidi illâ anahtarı ile) 

Yukarıdaki beyitler, tasavvufî bir terim olan mahv/nefyüisbat ve fenâ-bekâ kavramlarını akla 
getirir. Mahv, nefse ait vasıfları izale etmek; isbat ise coşkun muhabbetin tesiriyle her şeyi 
Hakk’tan görmektir.84 Kuşeyrî’de kaydedilen bilgiye göre mahv alışılan sıfatları ortadan 
kaldırmak, isbat ise ibadetin ahkâmını ikame etmektir. Kişi kendi ahvalinden, zemmedilen 
hasletleri uzaklaştırır, onun yerine övülen hal ve fiilleri koyarsa, o kimse mahv ve isbat 
sahibidir.85 Abdürrezzâk Kâşânî (ö. 736/1335) ayrıca sır ehlinin mahvından da söz eder ki ona 
göre mahv nefsanî hastalık ve afetleri ortadan kaldırmak, isbat ise sırlardan hastalıklar silinince 
yerine alan Hakk’a ulaştıran şeylerdir. Bu iki durum kulluk şartına bağlıdır. Burada kulun kendi 
nefsinden de fani olması nedeniyle amellerin şekillerinin silinmesi söz konusudur. O, kendisi ile 
değil Hak iledir. Çünkü Hak, onu kendi niteliklerinden fani ettikten sonra kendisini baki 
kılmıştır.86 Şiirde kavram olarak yer verilen cârûb-i lâ, yani lâ süpürgesi, varlıklar üzerinde 
Allah’tan başka hiçbir varlığın müessir olmadığına (lâ müessir fi’l-vücûd illallah ve lâ ilâhe 
illallâh) Kelime-i Tevhidi’ne işaret eder.87 Kelime-i tevhid’deki lâ, olumsuzluk edatı, illâ isbat 
içindir. “Yoktur ilâh, ancak Allah vardır.” Lâ ile masivânın ve ağyârın yokluğuna illa sözüyle de 
Allah’ın varlığına hükmedilir. Dervişler bu ibareyi okurken bu mananın vurgulanarak 
okunmasına özen gösterirler.88 Bu kavram, Hakk’ın irade ve ihtiyarını ispat etmek suretiyle 
kulun irade de ihtiyarını nefyetmektir.89 Şair “lâ süpürgesi” ile kalbin temizleneceğini, 

                                                                                 
82 Demirtaş, Şeyhülislâm Yahyâ Efendi Divânı Şerhi, 80. 
83 Heva şeklinde İnal, Divân-ı Yahya, 75; Ertem, Şeyhülislâm Yahyâ Divanı, 15. 
84 Ebû HafsŞehâbeddin Ömer Sühreverdî, Avârifu’l-meârif (Mısır: el-Mektebetü’l-allamiyye, 1358/1939), 368. 
85 Kuşeyrî, Risâle, 73. 
86 AbdürrezzâkKâşânî, Istılâhâtu’s-sûfiyye, thk. Muhammed Kemal İbrahim Cafer (Kum: İntişârât-ı Bîdâr, 1370), 79. 
87 Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, “Cârûb-i Lâ”, 83. 
88 Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, “Lâ – illâ”, 226. 
89 Hücvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, 421. 



 
 

 
 Şeyhülislâm Yahyâ Divan’ında Tasavvufî Remizlerin Kullanılışı: Sâkînâme Örneği 

 

 

 
 
 
157 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

mâsivâdan bir zerre bile kalmayacağını, mürşidden el alan90 müridin illâ anahtarı ile manevî 
terakkisinin gerçekleşeceğine işaret eder.91 

3.3.2. Sâkînin Meyi 
“Şu mey-hâne kim ola sâkîsi yâr /Anun virdügi meyde olmaz humâr.” (S. 7) 

(Şu meyhâne ki sâkîsi ola yar, onun verdiği meyde olmaz humar) 

Sâkî, burada mürşid-i kâmildir. Tekkede şeyhin sunduğu aşk şarabı bedene de ruha da ağırlık 
vermez. O, şifadır. 

“Pür it sâkiyâ câmı rindâne sun / Gözet92ahd u peymânı peymâne sun.” (S. 8) 

(Ey sâkî (mürşid)! Kadehi (gönlü) doldur, rindâne (pervasızca, neşeyle) sun! Ahdi ve peymânı 
(verilen sözü ve yemini) gözeterek (kadehi) sun!) 

Peymâne yani manevî hâl, cezbe, ruhî zevk, şevk, vecd anlamlarına gelmektedir.93 Sâkînin 
sunduğu aşk, müride vecd ve cezbe gibi manevî haller verir. Bununla birlikte asıl terakki, 
mürşidin nazarı ile gerçekleşir. Zira aşağıdaki beyitte belirtildiği gibi hakikatte etkiyi yaratan o 
büyüleyici bakışın sarhoşluğudur. 

3.3.3. Sâkînin Nazarı ile Terakkî 
“Anun mestidür gamze-i fitne94-sâz / Anı bilmeyenler sanur mest-i nâz.” (S. 12) 

(O büyüleyici bakışın sarhoşudur. Onu bilmeyenler, haberdar olmayanlar naz sarhoşu zanneder)  

Gamze, süzgün bakış, göz süzme, sevgilinin manalı yan bakışı, insanı mest eden hareket 
anlamındadır. Sevgilinin gamzesi büyücüdür.95 Mest, kendinden geçme, ileri derecede 
sarhoşolup ne söylediğini ve yaptığını bilmeme halidir.96 Osmanlı Şiiri Kılavuzu adlı eserde 
insanın konuşmasa da ruh halinin yüze yansıdığı, göz ve kaş çevresinde ifade oluşturan 
mimiklere Arapçada “gamz” denildiği, sözlüklerdeki “süzgün, sitem dolu bakış” ifadelerin edebî 
metinlerdeki zenginliği karşılamada yetersiz kaldığı, Farsça’da kazandığı anlama dair şu 
benzetmenin kelimeyi manalandırmada bir ipucu olabileceği belirtilir. Balık tutmak için olta 
suya salınırken ipe bir tahta parçası bağlanır. Oltaya gelen balığın dokunuşu ile bu tahta parçası 
suyun üstüne çıkararak hareketlenir. İşte bu parçanın hareketine “gammaze” denir. Mezkûr 
benzetmenin kavramın anlamını genişlettiğini belirtir.97 Tasavvuf düşüncesinde nazar, 

                                                                                 
90 Herhangi bir mürşide intisab etmeye «El almak» denir. Abdulbaki Gölpınarlı, Tasavvuftan Dilimiz Geçen Deyimler ve Atasözleri 

(İstanbul: İnkılap Kitapevi, 2004), 112. 
91 Demirtaş, Şeyhülislâm Yahyâ Efendi Divânı Şerhi, 80. 
92 Görüp şeklinde İnal, Divân-ı Yahya, 75; Ertem, Şeyhülislâm Yahyâ Divanı, 15. 
93 Savaşkan Cem Bahadır, “Şeyhülislam Bir Şairde “Şarap” Kavramı: Şeyhülislam Yahyâ Bey’in “Disünler” Redifli Gazeli”, 

Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi The Journal of International Social Research 7/30, (2014), 51. 
94 Sine şeklinde İnal, Divân-ı Yahya, 76; Ertem, Şeyhülislâm Yahyâ Divanı, 15. 
95 Uludağ, Tasavvuf Terimleri Sözlüğü, “Gamze”, 142; Mehtap Erdoğan Taş, Güzellik Unsurlarıyla Divan Şiirinde Sevgili (İstanbul: 

Kitabevi, 2018), 74. 
96 Zavotçu, Klasik Türk Edebiyatı Sözlüğü, “Mest”, 487. 
97 Şentürk, Osmanlı Şiiri Kılavuzu, “Gamze”, V/52,54. 



 
 
 

 Fatma ESEN - Sevim YILMAZ 
 

 

 
 
 
158 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

mürşidin müridine manevî yolla bakışıdır. Bu bakış, mürşidden müride feyzin intikaline 
sebeptir. Tasavvuf erbabı “ben”, “sen” yerine “fakir” ifadelerini kullandıkları gibi “nazarım”, 
“nazarlarım” gibi kelimeleri de kullanırlar. Yine gamze ilahî tecellilerin âşığın gönlünde 
oluşturduğu heyecanları temsil eder.98 

Mürşidin nazarından mahrum kalmaya “nazardan düşmek”, evliyâullahtan birinin nazarına, 
manevi ilgi ve himayesine ermeye “nazara uğramak”, birisini nazarla hâl ehli yapmaya “nazar 
etmek”, bakışıyla insanı olgunluğa eriştiren mürşide “sâhib-i nazar” ifadeleri kullanılır.99 
Mürşidin nazarının tesiri anlatılırken “Nazarı sana fayda vermeyenin sözü de fayda sağlamaz” 
denilmiştir. Mürşid, sadık bir hak talibine nazar ettiğinde onun kalbi açılır. Allah Teâlâ’nın özel 
ihsanlarını almaya kabiliyet ve ehliyet kazanır.100 Âşık için sevgilinin kendisine bakması, bu 
bakışlara gönlünün muhatap olması âlemde eşsiz bir nimettir. Aksi ise yani sevgilinin 
bakmaması, yönünü başka tarafa dönmesi telafisi mümkün olmayan bir ziyandır.101 Nazarla 
eğitim, sadece gözle bakmaktan öte bir anlam taşır. Şeyhin teveccühü ruha tesir eder ve 
müridin manevî ilerlemesine vesile olur. Mürşidin bakışları, şarap gibi sarhoş edici niteliktedir. 
Bu yolu bilmeyenler, sarhoşluğu başka sebeplerden kaynaklı zanneder.  

Sevgili, gamzesiyle yani nazarıyla kesretteki âşığı sırra davet ederek onun maddi unsurlarından 
kurtulması için çeşitli güzellik unsurlarını harekete geçirir, böylece âşığın manevî yolculuğunu 
başlatır. Bu yolculuk âşığın sevgilinin varlığında yok olmasıyla yani fenâfillah ile sonuçlanır.102 

3.3.4. Müridin Mürşidinden Beklediği Söz ve Cefası 
“Şu`â`ı ki her yana rahşân olur / Nümûdâr-ı mühr-i Süleymân olur.” (S.14) 

(Onun şuaları her yana parıltılar saçar, böylece Süleyman’ın mührü ortaya çıkar.) 

Tasavvufta mühr-i Süleyman sevgilinin dudaklarıdır. İlahî aşkın talipleri olan mürid de o iki 
dudak arasından çıkacak mutluluk verici bir sözün, bir yakınlık kelimesinin muhatabı olmak 
için büyük bir iştiyak içinde bulunur.103 Dudak yuvarlak oluşu sebebiyle mühre benzetilir. O 
dudak ki cemal hazinesinin kapısına vurulmuş bir Süleyman mührüdür. Dudak ve ağzın sır 
olarak tahayyülü, onun açılmamasına dayanır. Sır, saklanan ve gizli tutulan bir şeydir. 
Sevgilinin sır olan dudağının âşık için açılması hemen hemen muhal bir şeydir. Sırrın yokluk ile 
de çok yakın bir muhteviyatı mevcuttur. Bu yokluk da fenâya tekabül eder.104 Aşk yolunda 
fenânın zorluğunu yaşayan âşık, aradığı safa ve vefayı câmda bulur. Aşağıdaki beyitte bu aşk 
şarabının sevinç, gönül hoşluğu ve sadakat kaynağı olduğu söylenir. 

                                                                                 
98 Ethem Cebecioğlu, Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü (İstanbul: Anka Yayınları, 2004), “Nazar”, 467. 
99 Abdülbaki Gölpınarlı, Tasavvuftan Dilimize Geçen Deyimler ve Atasözleri, 234. 
100 Sühreverdî, Avârifu’l-meârif, 86-87. 
101 Alper Ay, “Bir Bakışın Serencâmı: Edebiyatta Gamze Tasavvufta Nazar”, İstem 21/42 (2023), 166. 
102 Özlem Şahin, “Bâkî Divanı’nda Gamze”, Eski Türk Edebiyatı Araştırmaları Dergisi 6/1 (Mart 2023), 174. 
103 Demirtaş, Şeyhülislâm Yahyâ Efendi Divânı Şerhi, 71, 90. 
104 Seybetullah Yüce, Tasavvuf Kültüründe Hz. Süleyman (İstanbul: İstanbul Sabahattin Zaim Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim 

Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2023), 71; Lütfi Bayraktutan, “Divan Şiirinde Sevgiliye Mahsus Estetik Motifler-III”, Uludağ 
Üniversitesi Eğitim Fakülteleri Dergisi VII/2 (1992), 89. 



 
 

 
 Şeyhülislâm Yahyâ Divan’ında Tasavvufî Remizlerin Kullanılışı: Sâkînâme Örneği 

 

 

 
 
 
159 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

“O câmun mey-i nâbı mihr-i safâ / Anun her habâbısipihr-i vefâ.”105 (S. 15) 

(O kadehin içindeki saf şarap bir eğlence güneşidir. Üzerindeki her kabarcık da bir vefa 
semasıdır)  

Cem’in elinde bulunan câm adı verilen kadeh ile bütün dünyayı seyrettiği rivayet edilir.106 İlahî 
aşk şarabı ile dolu bir kadeh ancak safa (gönül hoşluğu huzur) verir. O şarap üzerindeki her 
kabarcık, bir vefa göğüdür. Vefa, sadakat, verilen söze bağlılık, müridler için vazgeçilmesi 
mümkün olmayan hasletlerdir.107 Güneşin kâinatı aydınlatması gibi ilahi aşk, müridin kalbini 
arındırıp, parlatır ve ona sevin ve huzur verir.  

“Ide erre-i mihnet-i `aşk-ı saht / Der-i mey-kede gibi sînemdülaht.” (S. 56) 

(Bu zorlu aşkın meşakkat testeresi, meyhâne kapısı gibi gönlümü iki parça yaptı)  

Şair aşk yükü ile gönlünün parçalandığını söyler. Zira ilahî aşk yolu kolay değildir. Gönül 
meyhâneye, aşkın sıkıntısı da testereye benzetilmiştir. Bıçağın bir kapıyı kesip parçalara 
ayırması gibi aşk da meyhâne kapısı gibi olan aşığın kalbini keser ve paramparça eder. Aşkın 
meyhânesini tekke olarak düşünürsek bu meyhâneye girenin dünyevî hevesleri ve şehevî 
duyguları kalpten çıkarması gerekir. Meyhânede sâkînin verdiği şarapla sarhoş olan rinde aşk 
yolunda lazım olan şey, paramparça olmuş bir gönüldür.108 

“Kanı sâkiyâ himmet-i bî-dirîg /Niyâm-ı tegâfülde neyler o tîg.” (S.67) 

(Ey Sâkî! Hani nerde esirgemediğin himmet? Gaflet uykusuna dalanları sen yine kılıcınla ikaz et) 

Şeyhe celal ile gaflet içerisindeki müridleri ikaz ve terbiye etmesi ve gönül mülkünü ağyardan 
kurtararak aşkın padişahına tahsis etmesi söylenir. Zira müridlerin halleri çok iç açıcı değildir. 
(s.69)  

“Adûdan gönül mülkün ide halâs / Anı eyleye hüsrev-i ‘aşka hâs.” (S. 70) 

(Gönül mülkünü düşmandan kurtarıp onu aşk Hüsrev’ine has kıl) 

Hüsrev’in manalarından biri padişahtır.109 Şair gönlü bir ülkeye benzetip aşkı da Hüsrev yani 
padişah manasına kullanır. Aşk da padişah gibi yüce bir makamı temsil eder. Gönülden 
düşmanları yani mâsivâ hevesini, dertleri ve arzuları çıkaracak olan da ilahi aşk şarabıdır. Şeyh 
müridlerin gönüllerini marifeti ilahiye ile doldurup nefsanî düşmanlardan arındırır. Kalp saf 
hale gelerek aşkın padişahına has kılınır. Zira aşkın padişahı rastgele bir gönle gelmez. Onun 
temizlenip arındırılması gerek. Bu şekildeki kalp aşka layık olur. Bu beyit Şemseddîn-i Sivâsî’nin 

                                                                                 
105 Dü-ta şeklinde İnal, Divân-ı Yahya, 76; Ertem, Şeyhülislâm Yahyâ Divanı, 16. 
106 Ömür Ceylan, Tasavvufi Şiir Şerhleri (İstanbul: Kapı Yayınları, 2007), 302. 
107 Demirtaş, Şeyhülislâm Yahyâ Efendi Divânı Şerhi, 91. 
108 Ali Eynir, Şeyhülislam Yahya Divanında Soyut Unsurlar (İstanbul: İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans 

Tezi, 2019), 38. 
109 Pala, Divan Şiiri Sözlüğü, “Hüsrev”, 220. 



 
 
 

 Fatma ESEN - Sevim YILMAZ 
 

 

 
 
 
160 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

“Sür çıkar gayrı dilden tâ tecelli kıla Hak / Pâdişâh konmaz sarâyahânema‘mûr olmadan”110 
şeklindeki beytini hatırlatır.111 

Son beyitlere yaklaşırken ilahî tecellî ve kemâl zamanının geldiğini (S.71) zikreder. “Yahyâ” 
mahlasını zikrederek şiirinin yüksek sesle musıkî eşliğinde söylenmesini tavsiye eder (S. 76). 
Zira eseri melekleri ve feleği coşturacak kadar güzeldir.112 Şairin mahlasının Yahyâ olduğu, 
gazelinde yer alan şu beyitten anlaşılıyor.113 

“Hemân dünyâda bî-nâm ü nişân ol / Budur dünyâda Yahyâ sana mahlas.” (G.129) 

Sonuç ve Öneriler 
Bu çalışmada yer verilen Şeyhülislâm Yahyâ’nın edebî yönünün yanı sıra tasavvuf düşüncesi ve 
hayatına ilişkin ulaşılan bulgular, şiirine yeni bir bakış açısı ve derinlik kazandırmıştır. 
Tasavvuf, divan şiirinin kaynaklarından biridir. Tasavvufun bir hâl ilmi oluşu ıstılah, mecaz ve 
remizlerle yazıya dökülen tarafı, divan şiiri estetiği çerçevesinde iç içe bir üslup ile gelişimine 
katkı sağladığı söylenebilir. Bir şiir incelenirken, eserin derinlemesine anlaşılması için şairin 
hayatı, düşünce yapısı ve dönemin sosyo-kültürel bilgileriyle birlikte açıklanması 
gerekmektedir. Şiirlerin hedef kitlesince de makes bulması ayrıca ehemmiyetlidir. Hisler 
ötesinde gidip gelen şiir, çeşitli anlam katmanları içeren çok parçalı bir bütün gibidir. 
Dolayısıyla anlamlardan biri veya birkaçı daha belirgin olabilir. Bu katmanların yoğun ve baskın 
olanı eserin kimliğini belirler. Çeşitli okumalar sayesinde her okuyucu, kendi dünyasındaki 
anlam çağrışımlarıyla şiiri değerlendirebilir; ancak bu süreçte bilimsel, edebi ve toplumsal 
gerçekliklere de sadık kalınmalıdır. Elimizdeki veriler çerçevesinde incelediğimiz sûfî bir 
toplumda dinî bir kimliğe sahip olan Şeyhülislâm Yahyâ’nın şiirlerinde kullandığı remizler, 
edebî bir geleneğin ürünü olmasının yanı sıra tasavvufî manaları da ihtiva eder. Onun deneyimi 
dinî bir tecrübedir ve şiirinde dinî muhtevalı kelimelerin yer alması da doğaldır. Elbette divan 
edebiyatı dilinin değer sisteminden de haberdardır. Şiir adına günah sayılabilecek şeyleri edebî 
kaygılarla yazacak ve övecek değildir. Yine şair, şiirini yalnızca edebî bir gelenek çerçevesinde 
şekillendirmekle kalmamış, tasavvufu da salt bir araç olarak kullanmamıştır. Bu sebeple onun 
hakkında yapılan tüm değerlendirmelerin eserin bütünsel anlamını ortaya koyan eksiksiz bir 
yorum sağlaması güçtür. Şiirlerinin zâhirî ve tasavvufî anlamlarını kesin çizgilerle ayırmak her 
ne kadar kolay olmasa da kanaatimizce söz konusu beyitlerde ilahî aşk ve mutasavvıfane mana 
yoğun olarak kendini hissettirmektedir. Şairin bu kelimelere yüklediği anlam büyük önem 
taşımaktadır; zira tüm bu kavramlar, makalede yer verilen şekillerde yorumlansa da şair 
bunlara gerçekte çok daha farklı manalar da yüklemiş olabilir.  

Tasavvuf edebiyatı büyük ölçüde remiz ve mecazlarla örülü sembolik bir dile dayanır. Şarap, 
sâkî ve meyhâne gibi kavramlar, doğrudan tasavvufa ait ıstılahlar olmamakla birlikte şiirlerde 
                                                                                 
110 Müstakimzâde Süleyman Sadeddin, Şerh-i Dîvân-ı Aliyy-i’l-Murtazâ (Kahire: Bulak Matbaası, 1255). 241. 
111  Fatih Ramazan Süer, Sivâsîlerin Piri Şemseddin Sivâsî (İstanbul: Ketebe Yayınları, 2018), 60. 
112 Ertem, Şeyhülislâm Yahyâ Divanı, XXVI. 
113 Zeynep Dinçer Berdibek, Şeyhülislâm Yahyâ Divânı’nın Bağlamlı Dizini ve İşlevsel Sözlüğü (Ankara: Gazi Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Doktora Tezi, 2018), 34. 



 
 

 
 Şeyhülislâm Yahyâ Divan’ında Tasavvufî Remizlerin Kullanılışı: Sâkînâme Örneği 

 

 

 
 
 
161 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

tasavvufi terminoloji ile ilişkilendirilerek karşımıza çıkar. Bu durum, dinî ve ahlâkî açıdan 
olumsuz görülen bu kelimelere, tasavvufî şiir bağlamında olumlu bir değer biçilmesi anlamına 
gelir. Şarabın insanda yarattığı etki ile aşkın ortaya çıkardığı etkinin müşterek oluşu ve hakikat-
mecaz ilişkisi sayesinde şairler, şarabı ilahî aşk olarak şiirlerine konu etmişlerdir. Yine sâkî 
remzi yol gösteren mürşid işlevini üstlenirken; meyhâne ise sohbeti, zikir halkasını veya 
tekkeyi işaret eder. Tıpkı meyhânenin içki içmek için insanların toplandığı bir yer olması gibi, 
tekke de ilahî aşk şarabı içen müridlerin aşk ile sekr hali yaşadıkları bir mekân niteliği 
kazanmıştır. 

Şair şarabı övmüş, ilk beyitlerden itibaren onun elest meclisi kadar kadim olduğunu, neşe ve 
sevinç verdiğini ve içiminin hoş olduğunu vurgulamıştır. Aynı zamanda cârûb-i lâ, menba-ı 
sıbgatu’llah ve miftâh-ı illâ gibi ifadelerle şiire belirgin bir tasavvufî renk katmıştır. Şairin sık 
sık kanı sâkîya diyerek sâkîden talep ettiği şarabın, hakiki aşka ulaştıran ilahî aşk şarabı olduğu 
görülmektedir. Zira şairin kâinata bakış açısı mutasavvıflarınkiyle örtüşmektedir. İşlediği bu 
tasavvufi terimlerden ve ulaşabildiğimiz kaynaklardan hareketle şairin bu ıstılahları şiirinde 
anlamlı kılacak derecede tasavvufa vâkıf olduğunu söyleyebiliriz. Bu vukûfiyet, onun hayatı 
boyunca hem ilmî hem de manevî alanda derinleşmesinin neticesi olup özellikle Mısır’da 
yaşadığı yıllardaki tasavvufî eğitimi ve sonrasında da tasavvuf çevreleriyle kurduğu yakın 
ilişkilerle pekişmiştir. Tüm bu birikim, onun gönül adamı ve mutasavvıf kimliğine de işaret 
eder. Şiirlerindeki âhenk ve zenginlik, her ne kadar edebi geleneğin bir ürünü olsa da 
kanaatimizce tasavvufi anlamlarıyla birlikte bütüncül bir mana dâhilinde düşünülmelidir. 
Sonuç olarak bu eser, insan-ı kâmil olma yolunda ilerlemeyi murad eden sâliki, manevî bir 
yolculuğa davet eden bir söylem kurar. 

Şeyhülislâm Yahyâ hakkında bütüncül bir bakış açısına ulaşmak, onun tasavvufî kimliğini daha 
ayrıntılı ortaya çıkaracak araştırmaların ve bu yeni bulgularla şiirlerinin yeniden 
değerlendirilmesinin sonucunda mümkün olacaktır.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 
 

 Fatma ESEN - Sevim YILMAZ 
 

 

 
 
 
162 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Kaynakça / References 
Akın, Ertuğrul. Şeyhülislâm Zekeriyyâzâde Yahyâ Efendi’nin (ö. 1053/1644) Fetvaları ve Fıkhî Analizi (İbadetler, 

Aile ve Ceza Hukuku Özelinde Bir İnceleme). Çanakkale: Çanakkale OnSekiz Mart Üniversitesi, 
Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, Doktora Tezi, 2023. 

Aktepe, M. Münir. “Kemankeş Ali Paşa”. Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi. 25/248. Ankara: TDV 
Yayınları, 2022.  

Akyol, Ercan – Benli, Ali. “Odesto a Rûmî Qâdî in Greater Syria and Egypt: Literary Networks Surrounding 
Zekeriyyâzâde Yahyâ Efendi (1561-1644)”. Der Islam 102/1 (2025), 211-248. 
https://doi.org/10.1515/islam-2025-0007 

Altunsu, Abdülkadir. Osmanlı Şeyhülislâmları. Ankara: Ayyıldız Matbaası, 1. Basım 1972. 
Arı, Ahmet. “Divan Edebiyatı’nda Dinî-Tasavvufi Şiir Tasnifi ve Şeyhülislâm Yahyâ’nın Şiiri”. SDÜ Fen-

Edebiyat Fakültesi Sosyal Bilimler Dergisi/8 (2003), 113-126. 
Arpaguş, Safi. “Galata Mevlevîhanesi”, Büyük İstanbul Tarihi. İstanbul: İBB Kültür A.Ş., 2015, V/287-293. 
Ay, Alper. “Bir Bakışın Serencâmı: Edebiyatta Gamze Tasavvufta Nazar”. İstem 21/42 (2023), 165-184. 
Bahadır, Savaşkan Cem. “Şeyhülislam Bir Şairde “Şarap” Kavramı: Şeyhülislâm Yahyâ Bey’in “Disünler” 

Redifli Gazeli”. Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi The Journal of International Social Research 
7/30, (2014), 44-54. 

Bayraktutan, Lütfi. “Divan Şiirinde Sevgiliye Mahsus Estetik Motifler-III”. Uludağ Üniversitesi Eğitim 
Fakülteleri Dergisi VII/2 (1992), 83-92. 

Bayraktutan, Lütfi. Şeyhülislâm Yahyâ Divanından Seçmeler. İstanbul: Kültür Bakanlığı Yayınları, 1. Basım, 
1990. 

Bilgin, Azmi. “Tasavvuf ve Tekke Edebiyatı”. İlmî Araştırmalar 1 (1995), 61-82. 
Bilkan, Ali Fuat. Fakihler ve Sofuların Kavgası. İstanbul: İletişim Yayınları, 1. Basım, 2016. 
Bozkurt, Kenan. “Şeyhülislâm Yahyâ’nın Şiirlerinde Püritenizm Eleştirisi”. Euroasıa Journal of Socıal 

Scıences, Sosyal Bilimler Kongresi Kitabı. ed. Abdulsemet Aydın. 560-575. Diyarbakır: Ubak Yayınevi, 
2019. 

Cebecioğlu, Ethem. Tasavvuf Terimleri ve Deyimleri Sözlüğü. İstanbul: Anka Yayınları, 2. Basım, 2004. 
Ceyhan, Adem. “17. Asır Mevlevi Edebiyatından Bir Portre: Antalyalı Âdem Dede (1591-1653)”. Türkiyat 

Mecmuası (Bahar 2011), 141-166. 
Ceyhan, Semih. İsmail Ankaravî ve Mesnevî Şerhi. Bursa: Uludağ Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Doktora Tezi, 2005. 
Ceylan, Ömür. “Tasavvufi Şiirin Poetikasına Doğru: Tasavvufi Istılah ve Remizlerin Poetik Değeri 

Üzerine”. Dîvân Toplantıları-I: Mazmûndan Poetikaya. (2020), 98-101. 
Ceylan, Ömür. Tasavvufi Şiir Şerhleri. İstanbul: Kapı Yayınları, 3. Basım, 2007. 
Chittick, Wıllıam C. -Murata, Sachiko. İslâm’ın Vizyonu. çev. Turan Koç. İstanbul: İnsan Yayınları, 2003. 
Çapan, Pervin. Mustafa Safâyî Efendi Tezkire-i Safâyî. Ankara: Atatürk Kültür Merkezi Başkanlığı Yayını, 

2005. 
Çayıldak, Özlem - Kavruk, Hasan. “Sâkî-Nâmelerde Şarap Tasvirleri”. Turkish Studies 13/5 (Aralık 2017), 

79-109. http://dx.doi.org/10.7827/TurkishStudies.12781. 
Demir, Yavuz. “Şeyhülislâm Yahyâ Efendi ve Sâkinâmesi”. Milli Kültür 62 (Eylül 1988), 34-38. 
Demirtaş, H. Necati. Şeyhülislâm Yahyâ Efendi Divânı Şerhi. İstanbul: Akıl Fikir Yayınları, 2016. 
Devellioğlu, Ferit. Osmanlıca-Türkçe Ansiklopedik Lugat. Ankara: Aydın Kitabevi, 33. Basım, 2017. 

https://doi.org/10.1515/islam-2025-0007
http://dx.doi.org/10.7827/TurkishStudies.12781


 
 

 
 Şeyhülislâm Yahyâ Divan’ında Tasavvufî Remizlerin Kullanılışı: Sâkînâme Örneği 

 

 

 
 
 
163 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Dinçer Berdibek, Zeynep. Şeyhülislâm Yahyâ Divânı’nın Bağlamlı Dizini ve İşlevsel Sözlüğü. Ankara: Gazi 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Doktora Tezi, 2018. 

Durmuş, Ali. “XVII. Yüzyılda Osmanlı Devleti’nde Kadızâdeliler Sivasîler Arasında Musâfaha-İnhinâ 
Tartışmaları”. Akademik Platform İslami Araştırmalar Dergisi 5/1 (Nisan 2021), 44-60. 
https://doi.org/10.52115/apjir.889517. 

Erdoğan Taş, Mehtap. Güzellik Unsurlarıyla Divan Şiirinde Sevgili. İstanbul: Kitabevi, 2. Basım, 2018. 
Ertem, Rekin. Şeyhülislâm Yahyâ Divanı. Ankara: Akçağ Yayınları, 1995. 
Eynir, Ali. Şeyhülislâm Yahyâ Divanında Soyut Unsurlar. İstanbul: İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2019.  
Fâizî, Kafzâde. Divân. İstanbul: Süleymaniye Kütüphanesi. Fatih Koleksiyonu, 3888-002, 75a. 

https://portal.yek.gov.tr/works/detail/242238.  
Gıbb, E.J. W. Osmanlı Şiir Tarihi. İstanbul: Bürhaneddin Matbaası, 1943. 
Gölpınarlı, Abdülbaki. Tasavvuftan Dilimize Geçen Deyimler ve Atasözleri. İstanbul: İnkılap Kitabevi, 2004. 
Güzel, Abdurrahman. Dini-Tasavvufi Türk Edebiyatı El Kitabı. Ankara: Akçağ Yayınları, 8. Basım 2015. 
Hücvîrî, Ali b. Osman. Keşfü’l-Mahcûb. çev. Mahmud Ahmed Mâdî Ebû’l-Azâim, thk. Ahmed Abdurrahim Es 

Sayih - Tevfik Ali Vehbe. Kahire: Mektebetü’s-sekafet’d-diniyye, 1428/2007. 
İbn Kazib b. ElBan. el-Mevâkıfu’l-ilahiyye. ed.Asım İbrahim el-Keyyâlî. Lübnan: KitabuNaşirun, 1. Basım, 

1424/2016. 
İnal, İbnü’l-Emin Mahmud Kemal. Divân-ı Yahyâ. İstanbul: Matbai Âmire, 1334. 
Kâşânî, Abdürrezzâk. Istılâhâtu’s-sûfiyye. thk. Muhammed Kemal İbrahim Cafer. Kum: İntişârât-ı Bîdâr, 

1370.  
Kavruk, Hasan. “Şeyhülislâm Yahya”. Türk Edebiyatı İsimler Sözlüğü. 18/349-355. Ankara: Ahmet Yesevi 

Üniversitesi-Kültür Turizm Bakanlığı, 2022. 
Kavruk, Hasan. Şeyhülislâm Yahyâ Divânı. Ankara: MEB Yayınları, 3. Basım, 2023.  
Kaya, Bayram Ali. “Yahyâ Efendi, Zekeriyyâzâde”.Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 43/245-

246.İstanbul: TDV Yayınları, 2013. 
Kayaokay, İlyas. “Şeyhülislâm Yahyâ İçin Yazılan Kasideler”. Millî Kültür Araştırmaları Dergisi (MİKAD) I/2 

(Aralık 2017), 108-159. 
Kılıç, Mahmud Erol. Hayatın Satır Araları. İstanbul: Sûfî Kitap, 1. Basım, 2013. 
Konuk, Ahmed Avni. Mesnevî-i Şerîf Şerhi. haz. Mustafa Tahralı-Selçuk Eraydın. İstanbul: Kitabevi, 2011, I-

XIII. 
Kuşeyrî, Abdülkerim. er-Risâletü’l-kuşeyriyye fi ilmi’tasavvuf. thk. Maruf Mustafa Zeyruk. Beyrut: el-

Mektebetü’l-Asriyye, 1. Basım, 1461/2001. 
Levend, Agâh Sırrı. Edebiyat Tarihi Dersleri. İstanbul: Kanaat Kitabevi, 4. Basım, 1938. 
Levend, Ağah Sırrı. Divan Edebiyatı Kelimeler Remizler Mazmunlar ve Mefhumlar. İstanbul: Dergâh Yayınları, 

1. Basım, 2015. 
Macit, Muhsin - Soldan, Uğur. Edebiyat Bilgi ve Teorileri El Kitabı. Ankara: Grafiker Yayınları, 2004. 
Mehmed Süreyya. “Yahya Efendi (Zekeriyya-Zâde)”. Sicill-i Osmanî Yahud Tezkire-i Meşâhir-i Osmâniyye. 

Haz. Orhan Hülagü- Mustafa Ekincikli- Hamdi Savaş, I-V/2: 238-239. İstanbul: Sebil Yayınevi, 
1998.  

Mısrî, Niyâzî. Risâle-i tasavvuf ve imanî taklidî ve takhikî. İstanbul: Süleymaniye Kütüphanesi, Pertev Paşa, 
00261M-003, 13b. https://portal.yek.gov.tr/works/detail/318789 

https://doi.org/10.52115/apjir.889517
https://portal.yek.gov.tr/works/detail/242238


 
 
 

 Fatma ESEN - Sevim YILMAZ 
 

 

 
 
 
164 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Muhibbî, Muhammed b. Fazlullahed-Dımaşki. Hülâsatü’l-eser fi a’yani’l-karni’l-hadi aşer. Beyrut: Dâru Sadır, 
ts. 

Naci, Muallim. Osmanlı Şairleri. haz. Cemal Kurnaz, İstanbul: MEB Yayınları, 1995. 
Naimâ Mustafa Efendi. Târîh-i Nâimâ. haz. Mehmet İpşirli. Ankara: Türk Tarih Kurumu, 2014. 
Okatan, Halil İbrahim. Kafzade Fâizî Hayatı Eserleri Sanatı - Tenkitli Divan Metni. İzmir: Ege Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 1995. 
Pala, İskender. Ansiklopedik Divan Şiiri Sözlüğü. Ankara: Kapı Yayınları, 14. Basım, 2005. 
Pürcevâdî, Nasrullah. Can Esintisi İslamda Şiir Metafiziği. çev. Hicabi Kırlangıç. İstanbul: İnsan Yayınları, 

1998. 
Râzî, Muhammed b. EbiBekr b. Abdilkadir. Muhtâru’s-sıhâh. haz. Yusuf Muhammed. Beyrut: el-

Mektebetü’l-asriyye, 3. Basım, 1418/1997. 
Sami, Şemseddin. Kâmûs-u Türkî. İstanbul: Çağrı Yayınları, 2010. 
Solmaz, Süleyman. Şeyhülislâm Yahyâ Efendi Hayatı, Sanatı, Eserleri. Ankara: Akçağ Yayınları, 2. Basım, 2018. 
Süer, Fatih Ramazan. Sivâsîlerin Piri Şemseddin Sivâsî. İstanbul: Ketebe Yayınları, 1. Basım, 2018. 
Sühreverdî, Ebû Hafs Şehâbeddin Ömer. Avârifu’l-meârif. Mısır: el-Mektebetü’l-allamiyye, 1358/1939. 
Şahin, Özlem. “Bâkî Divanı’nda Gamze”.Eski Türk Edebiyatı Araştırmaları Dergisi 6/1 (Mart 2023),170-205. 

https://doi.org/10.58659/estad.1257959 
Şentürk, Ahmet Atillâ. Osmanlı Şiiri Kılavuzu. İstanbul: Dün Bugün Yarın Yayınları, 1. Basım, 2021. 
Şeyhi Mehmed Efendi. Vekâyi’ul-fuzalâ Şeyhî’nin Şakâ’ik Zeyli. haz. Ramazan Ekinci. ed: Derya Örs. İstanbul: 

Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 1. Basım, 2018. 
Tonga, Aydın. Osmanlı’nın Paralel Devleti Kadızadeliler. İstanbul: Doğu Kitabevi, 2017.  
Toprak, Muhbet. Şeyhülislâm Bahayi Divanı Şerhi. Denizli: Pamukkale Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2006.  
Uludağ, Erdoğan. “Divan edebiyatı Türlerinden Sâkînâmeler ve Şeyhülislâm Bahayi’nin Sâkînâmesi”. 

Atatürk Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi 9 (1998), 49-64. 
Uludağ, Erdoğan. “Şeyhülislâm Bahâyî Divânı’nda Şahsiyetler”. Eski Türk Edebiyatı Araştırmaları Dergisi 5/3 

(Aralık 2022), 1200-1259. 
Uludağ, Süleyman. Tasavvuf Terimleri Sözlüğü. İstanbul: Kabalcı Yayıncılık, 1. Basım, 2012. 
Uraz, Murat. Şeyhülislâm Yahyâ. İstanbul: Tefeyyüz Kitabhanesi, 1944. 
Üstüner, Kaplan. “Divan Şiirinde Tasavvuf (14. ve 15. yy. Divanlarına Göre)”.38. ICANAS: Uluslararası Asya ve 

Kuzey Afrika Çalışmaları Kongresi Bildiriler IV (2008), 1759-1776. 
Üstüner, Kaplan. Divan Şiirinde Tasavvuf. Ankara: Birleşik Yayınları, 1. Basım, 2007. 
Yasak, Yeliz. Şeyhülislâm Yahyâ Divân’ında Aşk. Edirne: Trakya Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Yüksek Lisans Tezi, 2008. 
Yılmaz, Mehmet. Edebiyatımızda İslamî Kaynaklı Sözler-Ansiklopedik Sözlük. İstanbul: Enderun Kitabevi 1992. 
Yılmazer, Ziya. “Murad IV”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 31/79-180. Ankara: TDV Yay., 2020. 
Yüce, Seybetullah. Tasavvuf Kültüründe Hz. Süleyman. İstanbul: İstanbul Sabahattin Zaim Üniversitesi, 

Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2023. 
Yücer, Hür Mahmut. “Eyüp’te Medfun Kadızâde Mehmet Tahir Efendi ve Bir Eseri”. Eyüp Sultan 

Sempozyumu VIII Tebliğler, İstanbul: Eyüp Belediyesi Kültür Yayınları. 2004, 50-63. 
Zavotçu, Gencay. Klasik Türk Edebiyatı Sözlüğü. İstanbul: Kesit Yayınları, 1. Basım, 2013. 
Zübeyiroğlu, Ruhsar. Mecmau’t-teracim Mehmet Tevfik Efendi. İstanbul: İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Doktora Tezi, 1989. 

https://doi.org/10.58659/estad.1257959


 
 

 
 Şeyhülislâm Yahyâ Divan’ında Tasavvufî Remizlerin Kullanılışı: Sâkînâme Örneği 

 

 

 
 
 
165 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological  Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

Orijinallik Beyanı / Declaration of Authenticity 
Bu çalışma, İntihal.net programı aracılığıyla değerlendirilmiş olup, intihal tespit edilmemiştir. / The 
study was evaluated through the İntihal.net program and no plagiarism was detected. 

Akademik Etik Beyanı / Academic Ethics Statement 
Bu çalışma Eskişehir Osmangazi Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tasavvuf Anabilim Dalında 2022 
yılından bu yana Doç. Dr. Sevim YILMAZ danışmanlığında hazırlanan “Şeyhülislam Yahya Efendi’nin 
Divan’ındaki Tasavvufi Kavramlar” başlıklı Doktora tezinden üretmedir. Çalışmada cümle tashihlerinde 
zaman zaman yapay zekâdan istifade edilmiştir. 

This study was conducted at Eskisehir Osmangazi University Social Sciences Institute Sufism Department 
of 2022 in This study is a product of the Doctoral thesis titled “The Sufi Concepts in the Divan of Sheikh 
al-Islam Yahya Efendi” prepared under the supervision of Assoc. Prof. Sevim YILMAZ. In this study, 
artificial intelligence was occasionally utilized for sentence editing and corrections. 

Çatışma Beyanı / Conflict Statement  
“Şeyhülislâm Yahyâ Divan’ında Tasavvufi Remizlerin Kullanılışı: Sâkînâme Örneği” başlıklı makaleyle ilgili 
olarak diğer kişi veya kurumlarla herhangi bir çıkar çatışması beyan edilmemiştir. 

No conflict of interest has been reported with any other person or institution regarding the article titled 
“The Use of Sufi Symbols in the Dīvān of Shaykh al-Islām Yaḥyā: The Example of the Sāqī-nāme.” 

İTHAF / DEDICATION / إهداء 
Bu makale, İsrail’in Gazze’deki üniversitelere, okullara, hastanelere, mülteci kamplarına, evlere, camilere 
ve kiliselere düzenlediği vahşi, barbar, insanlık ve hukuk dışı saldırıları nedeniyle hayatını kaybeden 
bilim insanları, öğrenciler, sağlık çalışanları, din adamları, gazeteciler, bebekler, çocuklar ve masum 
sivillere ithaf edilmiştir. İsrail’in iki milyondan fazla Gazzeliyi evlerinden ve topraklarından sürgün 
etmek istemesi insanlık dışıdır. İsrail’in uluslararası hukuka, insan hak ve hürriyetlerine aykırılık içeren 
tüm işgal ve saldırıları suçtur ve bu nedenle yargılanması gerekmektedir.  

This article is dedicated to the scientists, students, health workers, religious officials, journalists, babies, 
children and innocent civilians who lost their lives as a result of Israel’s brutal, barbaric, inhumane and 
illegal attacks on universities, schools, hospitals, refugee camps, homes, mosques and churches in Gaza. 
Israel’s attempt to expel more than two million Gazans from their homes and lands is inhumane. All 
Israeli occupations and attacks that violate international law, human rights and freedoms are crimes and 
therefore Israel must be prosecuted. 

رياء الذين هذه المقالة موجهة إلى العلماء والطلاب وعاملين في مجال الصحة ورجال الدين والصحفيين والرضع والأطفال والمدنيين الأب

فقدوا حياتهم بسبب الهجمات الوحشية واللاإنسانية وغير القانونية التي شنتها إسرائيل على الجامعات والمدارس والمستشفيات ومخيمات 

اللاجئين والمنازل والجوامع والكنائس الموجودة في غزة. فما تريده إسرائيل من نفي وتهجير أكثر من مليوني فلسطيني من أراضيهم 

ازلهم هو أمر غير إنساني. إن كافة ما تفعله إسرائيل من هجمات تتنافى مع حقوق الإنسان والحريات والقانون الدولي هي جرائم ولهذا ومن

 السبب يجب محاكماته
Yazarlık Katkısı / Authorship Contribution 
Birinci yazar (Fatma Esen) makalenin yazılmasında % 60 oranında katkı sağlamıştır. Makalenin yazılması 
öncesinde araştırma yöntemi çerçevesinde literatür taraması ve belgesel tarama metotlarıyla alan 
araştırması yapmış ve makalenin yazım aşamasına geçilmesi adına veri toplama işlemlerini 
gerçekleştirmiştir. İkinci yazar  (Sevim Yılmaz) makalenin yazılmasında % 40 oranında katkı sağlamıştır. 
Makalenin kavramsal çerçevesinin çizilmesi ve makalenin üzerinde şekilleneceği genel şablonun 



 
 
 

 Fatma ESEN - Sevim YILMAZ 
 

 

 
 
 
166 

Sultan İlahiyat Araştırmaları Dergisi (SiAD) 3/2 (Aralık 2025) 
Sultan Journal of Theological Research (SJTR) 3/2 (December 2025) 

 
 

oluşmasında ve izlenecek yol ve yöntemlerin netleştirilmesinde katkılar sunarak makale yazımının 
önemli bir aşamasını ortaya koymuştur. 

The first author (Fatma Esen) contributed 60% to the preparation of the article. She conducted field 
research through literature review and documentary analysis methods within the framework of the 
research methodology and carried out data collection for the writing stage. The second author (Sevim 
Yılmaz) contributed 40% to the preparation of the article. She contributed to defining the conceptual 
framework, developing the general structure of the study, and clarifying the methods and approaches to 
be followed, thus playing a key role in the writing process. 

 
 


